
 
 

 

 

 

                                

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE - N° 004 / DECEMBRE 2023 

ISSN :  1987-1520 

Tel. : 00223 7073 99 99 

E-mail : revueafricaine@yahoo.com 

Site Web : www.centrecaris.net 

INDEXATION      

mailto:revueafricaine@yahoo.com
http://www.centrecaris.online/


 
 

Présentation de la Collection   

La Revue des Sciences Sociales et Politiques est une collection périodique spécialisée du Centre 

Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques (CARIS) et de ses partenaires dans le but 

de dynamiser et diffuser la recherche en sociologie du travail, sociologie des médias, histoire 

de la sociologie, sociologie de l’environnement, sociologie de la culture, sociologie de la 

connaissance, sociologie de l’économie, sociologie de la santé, sociologie de la religion, 

politique comparée, science administrative, administration publique, relations internationales, 

diplomatie, stratégies, management, philosophie politique, droit de la guerre, et en droit des 

territoires terrestres, maritimes et aériens.  

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation et les échanges des données de la 

recherche en Afrique à travers le partage des résultats d’avancées et découvertes en sciences 

sociales et politiques, le croisement des informations, le compte rendu d’expériences et la 

synthèse des données d’observations.  

Son objectif spécifique est d’impliquer la recherche sociologique dans la gestion politique de 

la société civile afin d’établir une synergie entre réalités sociales et instituions publiques. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

EQUIPE EDITORIALE 

Directeur de Publication  

Dr Baye DIAKITE (Maitre de conférences) 

Directeur Adjoint 

Dr Alhassane GAOUKOYE (Maitre de conférences)  

 

Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des Universités, Philosophie politique, Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Issa N’DIAYE (Professeur des universités, Philosophie politique, Bamako, Mali) 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des Universités, Philosophie-métaphysique 

Aix-Marseille I, France) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des Universités, Philosophie, Aix-Marseille I, France 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des Universités, Philosophie, Félix Houphouët Boigny, 

Cote d’Ivoire) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des Universités, Philosophie-Société, UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des Universités, Philosophie, Joseph Ki Zerbo, 

Ouagadougou, Burkina-Faso) 

Dr Mamoutou Karamoko TOUNKARA (Maitre de Conférences, Sociologie, FASSO, 

Ségou, Mali) 

Dr Nacouma Augustin BAMBA (Maitre de Conférences, Philosophie politique, FSHE, 

Mali) 

Dr Souleymane KEḮTA (Maitre de Conférences, Philosophie politique et morale, FSHE, 

Mali) 

Dr Tamba DOUMBIA (Maitre de Conférences, Sciences de l’éducation-Société, FSHSE, 

Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de Conférences, Sciences de l’éducation-Société, ENSup, 

Mali) 

Dr Sigame Boubacar MAIGA (Maitre de Conférences, Philosophie politique et sociale, 

ENSup, Mali) 

Dr Iba Bilina BALLONG (Maitre de Conférences, Philosophie, Lomé, Togo) 

Dr Fousseyni TOURE (Maitre-assistant, Anthropologie, I.P.U, Bamako, Mali) 

Dr Mody SISSOKO (Maitre-assistant, Sociologie-Education, ENSup, Mali) 



 
 

Dr Diala DIAKITE (Maitre-assistant, Sociologie, ENSup, Mali) 

Dr Moussa COULIBALY (Maitre-assistant, Sociologie, FSHSE, Mali) 

Dr Yacouba COULIBAY (Maitre-assistant, Philosophie, FSHSE, Mali) 

 

Rédacteur en chef 

Dr Sigame Boubacar MAIGA 

Comité de rédaction 

Dr Yacouba COULIBALY(Mali) Dr Françoise DIARRA (Mali) 

Mr Mahmoud ABDOU(Mali) Dr Drissa FOFANA (Mali) 

Dr Adama MARICO (Mali) M. Souleymane COULIBALY (Mali) 

 

Secrétariat de la revue 

M. Souleymane COULIBALY 

Équipe technique 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Mali), M.Dindy TRAORE (Mali) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SOMMAIRE           

MOTO NDONG François 

Rapport entre le culte religieux chrétien et le concept de Jésus…………………..…....1 

  

GOUROUBERA CHABI Baké Gani  Nicole, SAMBIENI N’koué Emmanuel, 

AMADOU SANNI Mouftaou 

Cadre institutionnel de protection contre les violences conjugales faites aux 

femmes à Parakou……………………………...……………………...………..17 

 

Fiston GAMBIA, Joseph ZIDI 

Le Ndjobi : les « territoires du sacré » chez les Mbéré (République du 

Congo)………………………………………………………………………….28 

 

Sotima Espérance DEMATE, Mouftaou AMADOU SANNI 

Facteurs individuels et contextuels du recours au dépistage de l’infection par le 

VIH chez les camionneurs des sites de Bohicon et de Natitingou au Bénin……52 

 

Dr Bassy KANOUTE 

Analyse statistique des performances fiscales des communes au mali : disparités 

régionales, déterminants et impacts sur le développement local (2020–

2024)……………………………………………………………………..……..82 

 

 

 



  28 

 

LE NDJOBI : LES « TERRITOIRES DU SACRE » CHEZ LES MBERE 

(REPUBLIQUE DU CONGO) 

Fiston GAMBIA 

Joseph ZIDI 

Résumé 

Au Congo, le Ndjobi représente l’un des éléments du patrimoine immatériel du peuple mbéré. 

Abondamment étudiés à travers ses rites et son code moral, les supports de la pratique tels les 

sanctuaires (fouoyi et olèbè) ont souvent été abordés lieux d’expression et de manifestation du 

sacré. Ce texte se propose d’élargir ce champ sous le concept de « territoire du sacré ». Aux 

lieux sacrés traditionnels, s’ajoutent les lieux-dits et l’hymnologie. La réflexion montre 

comment le Ndjobi innerve l’ensemble des activités humaines. Il définit l’identité et façonne 

l’imaginaire. Plutôt qu’une approche historique et sociologique, la réflexion se fonde sur les 

substrats de l’histoire des mentalités pour examiner l’articulation entre les lieux de mémoire et 

les lieux des savoirs. L’examen du Ndjobi comme patrimoine immatériel du peuple mbéré 

s’articule autour de trois points essentiels. La présentation de l’espace et le peuple mbéré. Le 

deuxième point examine les « territoires du sacré » chez les Mbéré. Le troisième point aborde 

la relation entre les lieux de mémoire et lieux des savoirs et leur patrimonialisation. 

Mots-clés : Mbéré, territoires du sacré, lieu de mémoire, lieu des savoirs, patrimoine 

immatériel. 

  

 
 Doctorant en histoire contemporaine, Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines, Université Marien 

Ngouabi, Brazzaville / République du Congo. 

 Maître de conférences Cames d’Histoire contemporaine, Faculté des Lettres et Sciences Humaines, Université 

Marien Ngouabi, Brazzaville / République du Congo E-mail : zidijoseph@gmail.com / josephzidi@gmail.com   

 

mailto:zidijoseph@gmail.com
mailto:josephzidi@gmail.com


  29 

 

Abstract 

In Congo, the Ndjobi represents one of the elements of the intangible heritage of the Mbere 

people. It has been extensively studied through its rites and moral code, and the supports of the 

practice, such as the sanctuaries (fouoyi and olèbè), have often been approached as places of 

expression and manifestation of the sacred. This text intends to enlarge this field under the 

concept of "territory of the sacred". In addition to traditional sacred places, we add localities 

and hymnology. The reflection shows how the Ndjobi overflows all human activities and 

defines, in fact, identity and shapes the imaginary. Rather than a historical and sociological 

approach, the reflection is based on the substrates of the history of mentalities to examine the 

articulation between the places of memory and places of knowledge. The examination of the 

Ndjobi as an intangible heritage of the Mbere people is articulated around three essential points. 

The presentation of the space and the Mbere people. The second point examines the "territories 

of the sacred" among the Mbere. The third point deals with the relationship between places of 

memory and places of knowledge and the fact of constituting them as a heritage. 

Keywords : Mbéré, territories of the sacred, place of memory, place of knowledge, intangible 

heritage. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  30 

 

Introduction 

L’un des fondements des formations sociopolitiques du Congo précolonial est le caractère 

sacré. Le culte des ancêtres qui préside à leurs équilibres renvoient bien souvent à des rites 

complexes dont l’origine se perd dans le temps. Ces cérémonies religieuses à la fois secrètes et 

publiques s’organisent autour des écoles initiatiques. Les plus illustres sont : le Ndjobi chez les 

Mbéré, le lemba chez les Congo et l’Otwere chez les Mbosi. Toutes ces écoles, au-delà de leur 

spécificité liée à la culture et à l’espace géographique, incarnent la vision du monde et le projet 

historique de leurs peuples. Elles régulent également la vie en société à travers les normes, les 

codes moraux et éthiques, ainsi que les contraintes de gestion politique et administrative. De la 

sorte, elles sont devenues, dans le temps, l’identité des peuples dans leur rapport au monde. Les 

écoles initiatiques sont un vaste champ d’études dans lequel les sociologues, les anthropologues 

et les juristes ont beaucoup travaillé, en premier. À la faveur de l’élargissement du territoire de 

l’historien opéré par « l’école des Annales », en 1929, les historiens s’y intéressent, de plus en 

plus, pour voir l’évolution de ces sociétés secrètes, leur influence dans la construction de 

l’imaginaire et la conservation du patrimoine immatériel des peuples.  L’influence de la religion 

dans l’émergence des civilisations est déterminante. Chaque civilisation se fonde sur une 

religion. Cette réalité est d’autant plus prégnante en Afrique en général, au Congo en particulier, 

que les écoles initiatiques peuvent permettre de construire, dans la longue durée, génération 

après génération, une géographie du sacré.  

Les études sur le Ndjobi - phénomène culturel qui fait l’objet de la présente réflexion - se 

sont focalisées sur les origines, l’organisation du rite, la définition du code moral et éthique, le 

règlement des conflits sociaux, le rôle du Ndjobi dans le maintien de la paix, de l’équilibre et 

de la cohésion sociale. M. Alihangha (1976) et de C. -R. M’Bissa (2013) ont essentiellement 

réfléchi à ces aspects. Ces auteurs jettent une lumière générale sur le Ndjobi, depuis ses origines 

jusqu’à ses pratiques contemporaines. Ils élucident les questions des rites, des grades, de 

l’expansion et de l’influence dans le temps et dans l’espace. Ces éléments ont contribué à la 

stabilité de la société Mbéré. Au tournant des années 2000, des auteurs tels que S. Mappa 

(1998), J. Tonda (2000), P. Geschière (2000), A. Adler (2006) et J. Bonhomme (2006) 

renouvèlent les problématiques sur le Ndjobi pour situer son rite, à cheval entre le Congo et le 

Gabon, dans la perspective de l’imaginaire politique. Ils examinent son rapport entre le pouvoir 

local traditionnel et le pouvoir de l’État moderne. De l’examen de toutes ces études, il est apparu 

que le caractère opaque du lien entre les fondements politico-ethniques et la consolidation du 

pouvoir, l’appartenance des hommes politiques à ces cercles initiatiques sont devenus un enjeu 



  31 

 

politique de légitimation, de communication et de contrôle de l’électorat soumis aux principes 

de la société secrète. Cette immixtion et l’utilisation malicieuse du pouvoir religieux 

traditionnel comme levier pour exister dans la sphère politique a fortement retenu l’attention 

critique des scientifiques au sujet de l’autonomie, de la sincérité, de la crédibilité à accorder à 

ce cercle initiatique aujourd’hui. 

Cette littérature de plus en plus abondante et variée s’est, cependant, très peu intéressée à 

l’onomastique (toponymie) des lieux de mémoire dans le Ndjobi. Les études se focalisent de 

plus en plus sur le rôle du Ndjobi pendant la colonisation et sa récupération politique. Ainsi, 

cette recherche se propose de réfléchir sur ses espaces sacrés en tant que lieux de mémoire et 

de patrimonialisation. Dans un contexte contemporain marqué par l’accélération et la 

multiplication des échanges, l’accroissement des mobilités et l’émergence des espaces urbains, 

comment s’élaborent, se conservent et se transmettent les mémoires religieuses dans l’espace 

et dans le temps chez les Mbéré ? Comment les lieux sacrés ont-ils constitué le lien, la ressource, 

à l’intérieur de laquelle s’est cultivée une mémoire comme appartenance identitaire ? À partir 

de quels lieux de mémoire et de patrimonialisation s’est construite la géographie du sacré ?  

La réflexion proposée ici s’appuie sur des données écrites et celles collectées à l’occasion 

des études de terrain réalisées à Ewo, Kellé et Étoumbi, entre 2020 et 2022, dont la compilation 

a été nécessaire pour une réflexion sur le code moral Ndjobi. De cette masse théorique, il est 

possible de penser de dégager l’apport du milieu naturel dans la pratique du Ndjobi, de situer 

son origine, son caractère sociopolitique et sa capacité à transmettre la mémoire. Ces 

considérations reposent sur une démarche analytique qui permet de saisir la géographie du 

sacré Ndjobi à travers ses différents éléments pour en donner une image globale autour des 

symboles majeurs. Cette approche structure notre réflexion autour de trois points : la 

présentation du pays et du peuple mbéré, qui fait le lien entre le milieu physique (végétation) et 

la pratique du Ndjobi ; le deuxième point, après avoir défini la notion de géographie du sacré, 

recense quelques lieux sacrés du Ndjobi ; le troisième point est une réflexion sur les lieux de 

mémoire religieuse que constitue le dispositif matériel et immatériel qui fonde la pratique du 

Ndjobi.  

1. Présentation de l’espace et du peuple mbéré 

Situé sur la bordure nord-ouest de la République du Congo, le district de Kellé est une 

concentration forestière qui s’étend entre le 14e degré de longitude nord et le 1er degré de latitude 

sud, sur une superficie de 24 000 km2 environ. Kellé est limité au Nord-ouest par la République 



  32 

 

gabonaise, à l’est par la sous-préfecture d’Etoumbi, au nord-est par la sous-préfecture de 

Mbomo et au sud-ouest par la sous-préfecture d’Ewo. Il a la particularité d’offrir aux voyageurs 

un paysage bien distinct à savoir : la grande forêt. Kellé est l’un des districts les moins peuplés 

de la République du Congo. L’hostilité du milieu naturel a provoqué le regroupement de la 

moitié de la population dans la partie sud, essentiellement autour des villages Oyabi et Omboye, 

tandis que la partie nord est presque inhabitée (moins d’un habitant au km2).  

La végétation du district de Kellé est composée essentiellement de la forêt (Souha). Celle-

ci, ombrophile, qui domine tout le nord du district de Kellé est une formation sempervirente. 

La forêt constitue une véritable réserve en approvisionnement pour la survie de ses populations. 

Elle participe à près de 60% à la satisfaction des besoins de celles-ci. La savane occupe le sud 

du district où elle se présente comme une formation à tapis graminée, avec une strate arbustive. 

À cause de sa position géographique et de son climat équatorial, le district de Kellé dispose 

d’un réseau hydrographique très dense, constitué par de nombreuses rivières dont les plus 

importantes sont : la Lécouona, la lébango, la lossi et la léka. Celles-ci sont arrosées par de 

nombreux ruisseaux, véritables réserves en ressources halieutiques. Ce vaste réseau s’organise 

essentiellement autour de deux bassins principaux : le bassin de la Lébango au nord et celui de 

la Lécouona au sud. Dans toutes les rivières issues de ces deux bassins coulent d’énormes 

masses d’eau et d’argile.  

La forêt est toujours le laboratoire de toutes les manifestations culturelles. Voilà pourquoi 

sur le cas du Ndjobi, le sanctuaire (Fouoyi) est toujours situé dans la forêt à 800m ou 1500m du 

village. Il est le lieu culturel le plus important du système du Ndjobi parce qu’il est le siège de 

son pouvoir et l’endroit où sont effectués tous les rituels essentiels (initiation, ordalie, 

expiation…). Le sanctuaire est distant du cœur du village et fait l’objet d’une attention 

particulière de la part des Mvandé1.  

C’est dans cet environnement, essentiellement forestier et abondamment arrosé que vivent 

les Mbéré. Cet ethnonyme est connu sous plusieurs graphies, selon qu’on se trouve à Kellé, 

Etoumbi, Mbama, Ewo, Zanaga ou Komono, au Congo, ou à Franceville, Okondja et Moanda, 

au Gabon. On peut rencontrer ainsi les variantes du vocable Mbéré : Ombéré (pluriel Ambéré) 

; Ombede (Ambede, au pluriel) ; Osimbèrè (Asimbèrè, Asimbede, pluriel). On rencontre aussi 

les graphies Ambéti, Mimbéti selon les langues ou les dialectes. Aussi diverses que soient-elles, 

 
1 Mvandé signifie le grand Maître de Ndjobi. 



  33 

 

ces variantes appartiennent au mot Mbéré. Par ailleurs, la variante Mbéti, Mbéré ou Ambéré en 

usage dans la Cuvette-Ouest se décline en Ombamba ou Ambamba, dans le département de la 

Lékoumou au Congo et le Haut-Ogooué, au Gabon.  

Les Mbéré Asi Mbèrè, Ambéré, le terme Mbéré est un substantif qui signifie ce qui est bas 

ou en aval. Dans le même sens, on emploie aussi ce substantif qui s’oppose à ntana : haut, 

amont. Les deux vocables s’emploient aussi pour désigner la partie inférieure ou supérieure de 

l’homme ou de la bête. Les vocables précités mbèrè, ntana et leurs dérivés sont en fait des noms 

qui, pour être rendus correctement, devraient être transcrits par les groupes prépositionnels à 

valeur adverbiale « en aval » (après) et « en amont » (avant) ou, mieux, par les locutions 

prépositives : « en amont de » (en direction de la source d’un cours d’eau) et « en aval de » (en 

direction de l’embouchure d’un cours d’eau). Si les formes mbèrè et ntana sont dans la plupart 

des cas des noms singuliers, ils peuvent cependant être des substantifs pluriels respectivement 

lembèrè et lentana (le bas et le haut, l’aval et l’amont). Par usage, il est devenu un seul mot qui 

conserve l’action du groupe prépositionnel complément circonstanciel de lieu Ambéré. L’usage 

ayant pris racine, on lui a trouvé un singulier conformément au génie de la langue : Ombéré. 

Dans ce sens, on préfère employer l’expression Osimbèrè dont le pluriel est Asimbèrè, cette 

explication peut trouver sa justification dans le phénomène migratoire.  

La relation qu’établissent les Mbéré et le milieu physique est naturelle. La dimension 

écologique y est prégnante. D. M Gadou (2001, p. 38) note que : 

L’existence permanente des forêts sacrées dans ces sociétés est l’insigne de la persistance de ces 

représentations qui considèrent les forêts sacrées comme l’habitacle des dieux, comme des 

sanctuaires, comme des espaces cultuels et culturels et, enfin comme des moyens d’accès 

symboliques à la transcendance et au divin.  

Dans l’aire culturelle teke à laquelle appartiennent les Mbéré, la conservation de la forêt fait 

partie des missions du Ndjobi. L’importance qu’a prise cette société secrète dans le temps et le 

nombre toujours important des membres qu’elle revendique, cette fonction de sauvegarde de 

l’environnement, et donc de survie de la société tout entière, a pris une dimension identitaire et 

politique. C’est ce que constate G. Miembaon (2014, p. 169) : 

Un teke, c’est d’abord quelqu’un qui peut dire de quelle forêt son lignage tire son origine, sinon 

il n’aurait plus d’identité, plus de personnalité ; un teke est issu de cette racine, une plaque 

forestière déterminée et protégée où ont vécu et ont été enterrés et dorment les lointains ancêtres 

de son lignage. C’est dans ce cadre naturel ; sous l’équateur (…) une importante gamme variée 

d’aliments que régule le savoir-faire d’un élevage domestique ; d’une agriculture vivrière aux 

outils et techniques rudimentaires.  



  34 

 

La conservation des espaces forestiers, sacrés, est un devoir de survie pour les partisans du 

Ndjobi. Elle se traduit à travers les activités agricoles, de chasse, la pêche et les rites. Sans 

infrastructures en matériaux durables, les sociétés traditionnelles exécutent les rites et les 

initiations, de préférence, dans la forêt, loin des regards des profanes. Cette dernière a ainsi pris 

une dimension sacrée dans beaucoup d’endroits. En effet, la notion de forêt sacrée est très 

répandue en Afrique noire. Mais cette dénomination reste souvent problématique, car les deux 

dimensions qui la désignent ne sont pas souvent représentatives. Il arrive que ce qu’on appelle 

forêt ne soit, en réalité, qu’une autre structure végétale, savane ou espace recouvre de quelques 

arbres. Leur dimension sacrée relève tant du secret que de l’existence d’une force ou d’une 

puissance intrinsèque, c’est-à-dire non voulue ou orientée par les hommes. En réalité l’élément 

essentiel qui détermine sa sacralité est la présence des sanctuaires. Il serait ainsi préférable de 

parler de « sanctuaire boisé » utilisé par D. Liberski-Bagnoud, A. Fournier et S. Nignan (2010). 

Ce qui caractérise ces espaces qui de génération en génération « abrite » les esprits est leur 

interdiction aux profanes dont la violation provoque souvent des calamités de tout genre. La 

présence massive, associée à d’autres lieux, tels les cimetières, les embouchures des cours 

d’eau, permet d’établir ce que R. Ziavoula, A. Kouvouama et P. Yengo (2016) appellent : Les 

territoires du sacré.  

2.   Les « territoires du sacré » en pays mbéré 

Le religieux est souvent le référentiel à partir duquel on comprend mieux les sociétés 

traditionnelles en Afrique noire. Il constitue le socle de rapports au monde et le ciment de 

l’identité d’un peuple. De la sorte, la religion fonde le mode de vie (alimentation, habillement, 

commerce, architecture, relations sociales, etc.) dans le temps et définit la gestion de l’espace. 

Il est, par exemple, prescrit de vendre l’eau et la terre, le siège des ancêtres. La terre, avant la 

forêt, transmet déjà les premiers interdits liés à la religion ancestrale.  

Cette inscription dans une historicité s’articule à la notion d’espace physique, comme cadre 

du souvenir, normatif et didactique, de lieux matériels, à travers lesquels un « groupe » peut 

s’identifier, se raconter son histoire et ancrer ses valeurs (M. Baussant et M-P. Bousquet, 

2007, p. 5). 

Le lien avec la nature étant existentiel, des espaces comme la forêt, les cours d’eau, les 

vallées, les sommets des collines et des montagnes, les bosquets sont très vite devenus des lieux 

non seulement de production alimentaire, mais d’organisation des rites et d’érection des 

sanctuaires. Ces deux derniers ont fini par les transformer, leur donner une dimension religieuse 

et métaphysique. Au fil du temps, ils se sont imposés dans la conscience collective comme des 



  35 

 

lieux sacrés en ce qu’ils incarnent le sacré et concourent, comme le souligne H. Hugier cité par 

A. Kouvouama (2016, p.21), à la présence d’un signe surhumain vénérable et à une mise à 

l’écart par une souillure qui suscite l’effroi. Sans s’attarder sur la notion du sacré, la définition 

qu’en donne J. J. Wunenburger (2009, p. 9) permet de saisir quelques domaines d’influence : 

Le sacré correspond à un ensemble de comportements individuels et collectifs qui remontent aux 

temps les plus immémoriaux de l’humanité. Leur description peut s’opérer à trois niveaux : celui 

de l’expérience psychique individuelle, celui des structures symboliques communes à toutes les 

formes de représentation sacrée, celui enfin des fonctions culturelles du sacré dans les sociétés. 

Les lieux sacrés, en pays mbéré, C.-R. M’Bissa (2001, p. 85-97) les repartit en deux 

catégories. Il distingue les lieux liés aux aspects extérieurs : Olèbè et obèlè, et les aspects 

secrets, le fouoyi. Il explique que  

Olèbè a ndjobi est en fait le corps de garde du grand maître de la confrérie, le « nkumu 

(propriétaire) a Nkobe », dans lequel le Ndjobi est symboliquement représenté par un poteau 

central, dont peu importent la nature, l’espèce et la qualité du bois. Ce poteau est appelé « nkouri 

e Ndjobi ». Il est formellement interdit aux non-initiés de toucher à ce poteau sous peine de 

« profanation » et sous-entendu de punition (C.-R. M’Bissa, 2001, p. 86) 

Il poursuit, au sujet d’Obele : « Situé à quelques mètres de distance, devant le corps de garde 

du Ndjobi, « Obele » représente la flamme éternelle du Ndjobi. On le reconnaît par un petit 

monticule noir et dur, fait de détritus brulés » (C.-R. M’Bissa, p. 87). 

 Son analyse les circonscrit dans le champ des objets cultuels. Cette vision nous paraît 

réductionniste et ne permet pas de les saisir dans leur dimension socio-anthropologique et 

mémorielle. Voilà pourquoi nous préférons la notion de territoire du sacré pour y annexer le 

processus de construction de la géographie du sacré, de lieux de mémoire et de 

patrimonialisation. De fait, le territoire du sacré ne se limite plus à la simple présence spatiale 

du dispositif cultuel et culturel. Il intègre le lieu distinguant le géographique et le spatial 

approprié, ainsi que le lieu anthropologique dessinant le lien social entre les individus, entre les 

groupes. C’est un espace d’intégration et d’identification. A. Kouvouama (2016, p. 22) précise 

que 

[…] la territorialisation des identités est coextensive de l’échelle de représentations de chaque 

territoire auquel chaque individu fait référence ou bien auquel il se rattache, sans que ces identités 

soient toujours exclusives ou inclusives les unes des autres. Ainsi, l’idée « d’enchevêtrement des 

identités » familiales, locales (communautaires, départementales, régionales) et globales […] 

permet de postuler l’idée d’enchâssement de cercles identitaires évolutifs pouvant servir de 

répertoires d’actions pour les individus dans la mobilisation des ressources politiques, 

économiques, culturelles, sociales, religieuses et symboliques. 



  36 

 

La question de propriété, d’appartenance et d’occupation de ces espaces physiques renvoie 

aux lignées des ancêtres. La toponymie s’efforce de restituer le contexte sociohistorique et ses 

enjeux. Elle prend en compte le complexe phénomène d’alliances claniques et de migrations 

internes qui se récapitulent dans le changement de village pour des raisons diverses.  Dans ces 

territoires du sacré à Kellé, l’on se limite ici à quelques exemples qui incarnent l’histoire et la 

mémoire du Ndjobi. Il s’agit des « sanctuaires boisés » (fouoyi), les lieux-dits (cimetières) et 

les chansons. 

2.1.   Les « sanctuaires boisés » 

Dans la Cuvette-Ouest, ce sont d’abord les villages frontaliers (Oyabi, Entsoko, Omboye…) 

qui les acquièrent vers 1966. Le mouvement s’intensifie à l’intérieur du pays mbéré dans la 

décennie 1970. À cette période, on note plusieurs axes d’implantation du Ndjobi comme :  

- l’axe : Kellé-Oyabi ; 

- l’axe Oyabi-Omboye frontière ; 

- l’axe : Ngoua-Tsama-olloli-Etoumbi ; 

- l’axe : Omboye-Yaba-Mbéti-Osseratiènè-Akoua-Mbama. 

 

En dehors de deux premiers axes, Kellé centre abrite deux Fouoyi aux quartiers Lembelé et 

Eléli. Le tableau ci-dessous montre la présence des sanctuaires dans les principaux villages. 

  



  37 

 

Tableau n°1 : Liste des villages et leurs « bois sacrés » 

 

N° 
Noms des 

villages 
Noms des forêts  

Significations 

de noms des 

forêts 

1 Ambenda Mposso Cours d’eau 

2 Amboli Mpassi Pauvreté 

3 Akoua Kéra Jumeau 

4 Akiéni Lékà Cours d’eau 

5 Beyi-Mbolo Sèri Gazelle 

6 Engobé Embomi Lianes 

7 Entchoko Suwà mami 
Forêt 

dangereuse 

8 Essoura Ekana Asperge 

9 Etaba Louwè Cours d’eau 

10 Etoumbi Ateka Vendre 

11 Kellé Piana Cours d’eau 

12 Komono Lissengué Autochtones 

13 Lessia Mvoula Pluie 

14 Mbama Lepimbi Obscurité 

15 Ngoua Ngoli Poisson 

16 Obala 1 Nkoumou Gnetum 

17 Obala 2 Okèli ankani 
Rivière des 

notables 

18 Okoba 1 Ekémi Doute 

19 Okoba 2 Ntolo mbolô Torse nu 

20 
Omboye 

carrefour 
Swa ankoula Forêt des singes 

21 
Omboye 

frontière 
Ossébé antsou 

Saison des 

poissons 

22 Ontogo Swa andzon 
Forêt 

d’éléphants 



  38 

 

23 Ontsouomo Andzala Chef de terre 

24 Opori Mpô ékala Ancien village 

25 Osseratsiènè Mbia Chasse 

26 Otala Fouoyi Sanctuaire 

27 Sibiti Yaka Ethnie 

28 Tsama Ndzalé Ekobo 
Fleuve des 

vieux 

Source : Gambia Fiston et Zidi Joseph, 2023. 

 

Les fouoyi sont généralement situés au cœur de la forêt, de préférence à côté d’un cours 

d’eau pour des besoins hygiéniques, affirme C.-R. M’bissa (2013, p. 90) : « l’implantation du 

fouoyi obéit à plusieurs critères stricts de lieu. On doit tenir compte aussi bien des conditions 

de topographie que d’hygiène, d’éloignement ou de proximité du village ». Ce dernier (ibid, p. 

91) renchérit en précisant : « Sur le plan topographique, le fouoyi s’érige autour d’un arbre 

symbolique du nom de « mvoula » et il doit être bâti sur une surface plane pour des raisons 

d’équité dans les décisions à rendre ». Cet espace sacré est protégé par une série d’interdits pour 

les profanes et les initiés. 

La répartition des sanctuaires en pays Mbéré met en évidence une concentration des Fouoyi 

dans sa partie centrale au détriment des zones septentrionales et méridionales. Ainsi, il n’y a 

pas de Fouoyi dans les axes Kellé-Ndjouono et Kellé-Ndjoukou (au nord), Mboma-Okouélé, 

Endéké-Okalé-Mina-Doubadjo (au sud). Deux hypothèses semblent vraisemblables pour 

expliquer cette situation : d’abord l’absence d’une personnalité charismatique et réellement 

convaincue de l’importance d’un Fouoyi dans sa zone d’influence. L’installation d’un Fouoyi 

comme la pratique des rites initiatiques semblent être au départ un acte individuel avant de 

répondre à d’autres contraintes ou attentes sociales. Mais les motivations des futurs Anga-

Fouoyi (propriétaire du sanctuaire), variant d’un individu à un autre et d’une situation sociale à 

un autre, montrent la complexité de ce type d’obligation qui dépasse la détermination 

individuelle.  

En effet, l’Anga-fouoyi doit être une personnalité forte, capable de fédérer autour de son 

projet d’autres personnes de son environnement. Il s’agit d’un processus délicat qui exige 

certaines facultés dont la collaboration de plusieurs personnalités du futur village-Fouoyi de sa 

contrée. Il est évident que les incidences débordent rapidement sa propre communauté. Il faut 

aussi s’assurer de la compétence d’autres initiés pour le fonctionnement du sanctuaire, d’où les 



  39 

 

multiples concertations nécessaires au niveau très élevé des confréries villageoises et 

lignagères. Si elles échouent, le projet sera abandonné par son initiateur. Par contre, si le résultat 

conduit à l’adoption consensuelle du projet, son initiateur s’attèlera aux démarches requises 

pour l’implantation du Fouoyi.  

Enfin de compte, l’implantation d’un Fouoyi devient un acte collectif qui souscrit à plusieurs 

engagements et conditions préalables qui n’ont pas été réunis. Ces conditions sont toujours 

nécessaires pour les Fouoyi imposés. Leur absence dans certaines zones contraint leur résident 

à effectuer le déplacement vers d’autres villages-Fouoyi (proche ou éloignés) pour leur 

initiation au Ndjobi. Toutes ces personnes qui travaillent à l’expansion du Ndjobi et la 

réunification des populations, parfois opposées sur d’autres questions, deviennent des 

références et des modèles.  

On pouvait s’attendre que ces grands initiés du Ndjobi, une fois morts, soient inhumés dans 

les « bois sacrés ». Ce n’est pas le cas. Ces derniers le sont dans des endroits communs, bien 

qu’ils gardent dans la conscience collective mbéré la marque de vénération et de reconnaissance 

qui les élèvent, pour nombreux d’entre eux, au statut d’ancêtre, c’est-à-dire, de dignes serviteurs 

de la communauté qui exercent dans l’au-delà le sacerdoce de la sécurité et du bien-être des 

vivants. En effet, précise J. Bonhomme (2008, p. 159-168) : « la mort ne suffit toutefois pas à 

transformer automatiquement un défunt en ancêtre. Cette transformation est le résultat d’un 

processus d’ « ancestralisassion » auquel participent au premier chef les rites funéraires ». Si 

un culte leur est rendu, ce n’est pas le culte aux morts, mais le culte des ancêtres. La différence 

peut paraitre moindre, pourtant elle est suffisante. Le culte des morts est commun et ordinaire. 

Celui des ancêtres repose sur l’idée que les vivants ont contracté une dette proprement 

inacquittable à l’égard des ancêtres qui leur ont légué la tradition. C’est pourquoi ce type de 

culte se retrouve avant tout dans les collectifs structurés par la transmission généalogique (P. 

Descola, 2005, p. 450-455). 

En dépit du fait que ces initiés sont inhumés dans les lieux communs, ces lieux-dits (les 

cimetières), font l’objet de pèlerinage et jouent une fonction religieuse, sociale, juridique et 

thérapeutique. Ils constituent pour leurs contemporains et la postérité, un témoignage, un lieu 

d’union et de communion, un élément de construction de la conscience collective. 

 

 



  40 

 

2.2. Mpô okou ou les « lieux-dits » 

Les lieux-dits (cimetières) et les sépultures ont toujours constitué un champ de recherche 

intéressant en sciences sociales. Pour l’historien, ils révèlent l’identité des gens disparus et un 

réservoir fourni des rites et interdits qui s’y attachent. Le cimetière est, de ce fait, à la croisée 

du religieux, du social et de l'urbain. À travers l’évolution de l’espace, l’architecture funéraire, 

la nature multiforme des objets de souvenir qu’on y dépose, le rapport des hommes avec ces 

lieux dans le temps, révèlent les permanences et les mutations d’une société. En ce sens, les 

cimetières peuvent être vus comme des « hétérotopies » (M. Foucault, 1967), des lieux 

« inscrits dans l’espace-temps d’une existence alternative, à la fois matérielle et imaginaire » 

(J.-D. Urbain, 2010). Tout cela fait du cimetière un fait social total. Kimpianga Mahaniah (1997, 

p. 8) note à ce sujet : 

Le cimetière est une force régulatrice pour l’individu et la communauté tout entière. Quand un 

individu n’est pas content de la conduite de son aîné, il pourra toujours aller pleurer au cimetière 

devant la tombe de son oncle ou de son père pour demander secours auprès d'eux dans le conflit 

qui l’oppose à son aîné. C’est ainsi que les clans dans les villages évitent toute provocation qui 

puisse conduire une personne offensée, à aller pleurer au cimetière. 

Nous nous intéressons au mpô okou (cimetière) non pas parce qu’il en existe de spécifique 

chez les Mbéré, c’est-à-dire réservé exclusivement aux initiés du Ndjobi, mais plutôt à cause 

des rites que cette société secrète y organise lors des inhumations des initiés, des cérémonies 

d’invocation en cas de situation particulière pour la communauté. Lieux de commémoration et 

de vénération, les cimetières et les tombes ont toujours attiré des gens en quête de pouvoir et de 

puissance spirituelle. C’est pour cette raison qu’ils maintiennent le contact avec les êtres 

ascensionnés de leur communauté. Raoul Ngoyendzi (2001, p. 33) précise que « Les initiés du 

Ndjobi vénèrent autant Okouélé-a-ntsaha (le fondateur du Ndjobi contemporain), Nkanihi 

(l’imitateur de la confrérie Onkani) que les ancêtres claniques ; lignagers, villageois et les 

grands chasseurs, guerriers, devins, guérisseurs ... ». La pratique qui institue le Mpô okou 

comme une interface commune du monde des vivants et le monde des morts fait de lui un lieu 

exceptionnel.  

 

 

 

 



  41 

 

Tableau n° 2 : La liste de quelques Mvandé et leur lieu d’inhumation 

N° 
Noms et 

prénoms 
Lieu de décès Lieu d’enterrement 

1 EBIENGA Cyril Kellé 
Sangamodouba (Kellé 

centre) 

2 ENGANZA Etoumbi Oyabi 

3 ESSAMBI Kellé Makolo (Kellé centre) 

4 
OKOUONA 

Abraham 
Obéli Obéli (Kellé) 

5 NKOA Jean Kellé 
Sangamodouba (Kellé 

centre) 

6 ABONGO Léon Kellé Kellé centre 

7 ANKO, Kellé Lebelé (Kellé centre) 

                                 Source :  Gambia Fiston et Zidi joseph, 2023. 

Au cours de ces processions, la danse et le chant y jouent un rôle important. La musique 

sacrée comme la musique religieuse, est une musique spirituelle faisant référence à l’univers 

du sacré. La musique sacrée transcende la musique religieuse, en ce sens qu’elle comporte en 

sus de sa référence au divin, une référence à l’intériorité et à la beauté.  

2.3. L’hymnologie Ndjobi 

Le peuple mbéré est un peuple qui chante et qui danse, en toute circonstance. On ne peut 

imaginer une cérémonie sans musique, sacrée ou profane. Le premier domaine dans lequel cette 

dimension hymnologique se révèle est la religion. Pourtant, le rôle joué par l’art et la musique 

n’a guère été réellement problématisé jusqu’à présent. L’hymnologie ndjobi mérite, de ce point 

de vue, une autre attention que le constat récurrent sur son rôle dans les cérémonies religieuses 

et le divertissement populaire. La musique, on le sait, révèle l’âme d’un peuple et décrit ses 

moments les plus importants de son histoire. Elle est, dans presque toutes les sociétés, une 

fresque sociopolitique et anthropologique. S’y trouvent exprimés avec beaucoup de finesse : la 

beauté de la langue, son vocabulaire et ses figures subtiles, son dynamisme, sa tempérance ou 



  42 

 

son caractère rugueux. La musique incarne, de ce fait, l’imaginaire et transmet la mémoire. 

L’hymnologie ndjobi se construit ainsi autour de deux grands thèmes : l’éducation civique et la 

justice. 

Le chant ndjobi véhicule une morale qui rappelle, sans cesse, le comportement auquel 

chaque initié doit faire montre dans la société. L’incitation à servir de repère et de modèle est 

la constante. Le versant idéologique d’un tel fondement renvoie à une société calquée sur 

l’intégrité. Ce souci constant d’articuler la vie socioculturelle, politique et économique avec 

normes de la société initiatique la plus connue n’est pas exclusif au Ndjobi. On retrouve cette 

clause morale dans beaucoup de sociétés secrètes : le lemba, chez les Kongo, l’Otwere chez les 

Mbosi, etc. C’est donc un invariant anthropologique dans ce champ religieux. 

Le deuxième thème récurrent est la justice. Le Ndjobi s’est particulièrement rendu célèbre à 

cause de la rigueur de ses châtiments autour du mwandza (la foudre) comme principal mode de 

répréhension et ses pratiques de guérison pour délivrer les innocents d’un mauvais sort. Le 

principe qui interdit aux nganga de soigner les patients ou les condamnés tombés sous le coup 

du non-respect des interdits du Ndjobi (ce qui les conduit généralement à la mort) contribue à 

réguler une vie sociale fondée sur le respect de l’autre et l’éthique.  

Ces référents se retrouvent dans la musique traditionnelle et semi-traditionnelle, profane et 

sacrée à Ewo et à Brazzaville. Il est difficile de restituer le contexte de composition des chants 

ni leurs auteurs. Toujours est-il qu’ils appartiennent au répertoire Ndjobi, verrouillé lorsqu’il 

s’agit de chants dont les cérémonies, elles-mêmes, demeurent secrètes. Au-delà de la dimension 

festive, les chants Ndjobi souvent en lien avec l’anthropomorphisme (R. Ngoyendzi, 2001, p. 

155-163), caractéristique du symbolisme du Ndjobi, sont considérés comme les véhicules de la 

voix des ancêtres et des esprits mobilisés dans les rituels d’initiation. Or, tous les artistes qui 

jouent la musique ndjobi ne sont pas forcément des initiés. Ils ne sont d’ailleurs pas obligés de 

l’être. Pourtant, ils utilisent des objets qui font référence au Ndjobi : les masques, le raphia, la 

décoration corporelle, les grelots, etc. Pour de nombreux observateurs, cela participe à la 

désacralisation. En réalité, tous ces objets ne renvoient à aucun esprit et n’attirent aucune 

énergie. Ils rentrent dans l’ordre de l’exhibition, du spectacle, de la promotion de la culture 

mbéré. La raison, il faut aller la chercher dans leur caractère profane. Dès lors, le fait de vouloir 

moderniser cette musique (accessoires symboliques, couleurs, gestuelle, instruments), dans les 

centres urbains, constitue-t-il un risque ou une illusion dans la perception du Ndjobi ? Seuls les 

initiés savent jusqu’où cette désincarnation de l’esprit du Ndjobi est réelle. 



  43 

 

Dans le riche répertoire de cette hymnologie, nous analysons quatre types : les chants 

d’entrée des néophytes au fouoyi, les chants de sortie de nouveaux initiés, les chants 

d’invocation des ancêtres et les chants du châtiment. 

Chant n°1 : l’entrée des néophytes au fouoyi 

Otieli o nzela 

Obvaombé wè zuali,  

Oyelobva zuali.  

La version française du chant donne :  

Il y a des obstacles certes tout le long de votre parcours.  

Mais, lentement et surement vous arriverez jusqu’au bout.  

Seulement, il y aura certainement des blessés. 

Le néophyte est mis en contact avec le nouvel univers dans lequel il a souscrit entrer. Cet 

univers se traduit en termes d’efforts constants, de souffrance et de victoire sur soi et le monde 

environnant. Ce processus ne manque pourtant pas de laisser les traces dans le parcours 

individuel du candidat qui lui rappellera son engagement.  

Chant 2 : la sortie de nouveaux initiés 

Otsou élobo ndè ya nga Ndjobi, Angongo okouolomi ; 

Wè iboma mvouoro ni ; 

Wè iboma ni okouomi é Ndjobi 

Wè issè ékoulou mina okali abowa ni ; 

Wè minouna mo sangouma a mami m’avwè.     

Traduction  

À partir d’aujourd’hui, il devient membre de Ndjobi son vaccin au bras gauche ;  

Tu ne tueras point ;  

Tu ne jureras jamais à tort au nom de Ndjobi ; 



  44 

 

Tu ne commettras point d’adultère avec la femme de l’autre ; 

 L’intégrité morale ou le respect des règles.  

  

 L’analyse assidue de ce chant, sous forme d’un chapelet d’enseignements, fait des initiés 

des hommes affranchis. Ce chant rappelle quelques principes du code moral du Ndjobi. 

Chant 3 : invocation des ancêtres 

Hè da, bè ankaha, bè atara,  

bè angoho, bè ankouoro abissi, bè anga-ndjobi ! 

Yo mè ongapéna, mouanabè, ndalabè ! 

Bissi kouoni mouana bè, ndalabè Awongohobièlè ! 

Nga ébiga kouna !  

Bissi lé vaa chouha !  

Bissi lé kiaandjalé !  

Léyila enga. Enga éva bè !  

Wè da, w’obalankala !  

Hochouo ndè otémouoé, ndé a yèandja 

Traduction 

À toi notre patriarche, à vous grands-parents,  

À vous père, à vous mères, à vous oncles !  

C’est moi votre fils, votre petit-fils Awonga est malade ! 

a maladie perdure ! 

Nous avons traversé les forêts ! 

Nous avons traversé les savanes ! 



  45 

 

Nous avons traversé les fleuves ! 

Nous vous implorons, veuillez accepter nos offrandes expiatoires 

pour tout le mal que nous avons occasionné !  

Lâchez-le pour qu’il aille aux champs, à la chasse dans les prochains 

jours, sa santé relève de votre compétence !  

Pardonnez à vous tous nos errements quotidiens !  

Ce chant est une sollicitation du Ndjobi à travers les ancêtres qui sont concepteurs des lois, 

agents de contrôle social, de sécurisation et de puissance tutélaire. Ce sont donc les ancêtres qui 

sont les premiers intermédiaires entre les hommes et le Ndjobi. Ici se dévoile l’importance des 

ancêtres régulièrement sollicités dans les sociétés initiatiques ou secrètes Mbéré. En effet, elles 

utilisent ici à la fois cette puissance ambivalente de l’ancêtre, cette symbolique de géniteur des 

vivants qui maîtrise la connaissance des hommes et des choses, cette assise du pouvoir qu’il a 

conçu et légué aux vivants. Son ubiquité, son immanence et son invisibilité en font une des 

forces vitales indispensables à leur fiabilité, et leur légitimation sociale. 

Chant n°3 : incantations pour solliciter un châtiment 

Wè Ndjobi, wèl émère, wè lémpibi, wè engangli engouono mé poli okasi ékobao 

gniniotaba ! 

Ho mvouoro, ognouri angili à wè : 

Ho bomi mvouoro, oté mouandza, oté ombandji ! 

Hè Ndjobi ndè hi noua andza, ndè hi fouotolo, ndè hi dza, ndè hi kèssè yolo ! 

Hè Ndjobi o mbomi ndè obala ! 

Traduction  

Toi Ndjobi, toi émère, toi lémpibi, toi le génie des champs  

qui enleva le cache-sexe d’une femme et la laissa nue ! 

Celui qui transgresse tes lois, celui qui envoie le mouandza,  

celui qui envoie le mombandji ! 

Toi le Ndjobi qu’il ne boive pas, qu’il ne dorme pas, qu’il ne mange pas,  



  46 

 

qu’il ne regarde pas le ciel !  

Toi Ndjobi tue-le sur le coup !  

Reprise en chœur : activons la puissance du Ndjobi.  

Le Ndjobi travaille à la meilleure insertion de ses membres dans toute société et sévis 

sévèrement les déviations de toute sorte. On peut d’ailleurs remarquer le caractère brut et 

violent de la demande du châtiment dans ce chant. Voilà pourquoi le Ndjobi est craint. Cette 

propension à la violence ressort dans les analyses de R. Ngoyenzi (2001, p. 143) : 

 

Cette caractéristique du nkobè et les incantations méritent d’être soulignées parce qu’elle 

constitue l’un des arguments de ceux qui assimilent le Ndjobi à une association de sorciers ou un 

objet maléfique. Pour eux le contenu des incantations reflète la véritable philosophie et la finalité 

du Ndjobi. Or, une telle conception montre sa vacuité dans la mesure où elle ne tient pas compte 

du contexte social dans lequel ces incantations sont prononcées. 

 

Ce sens qui voit dans la définition du Ndjobi ou Ndjo-bi (2001, p. 140), la mauvaise maison, 

la maison dangereuse est récusée par Léonard Andjembe qui fait remarquer que si les 

fondateurs du Ndjobi, maitrisant bien leur langue comme on le devine, avaient voulu donner à 

cette institution le sens de « maison maléfique » ou ‘mauvaise maison’, ils l’auraient baptisé 

sans détour Ndjombi ou Ndjo e mbi et non pas Ndjosi (C-R. M’Bissa, op.cit, p. 84). 

 

Ce chant dégage une triple dimension du Ndjobi, notamment sa dimension de la 

transcendance, son cadre de sécurité clanique et son côté de justice qui fait de lui un instrument 

de châtiment implacable. En effet, s’il est pensé comme le régulateur de la vie en société, chez 

les Mbéré, c’est souvent le dernier caractère, avec le jet de sort de mwandza, qui est devenu la 

marque du Ndjobi. 

Chant 2 : le chant de guérison au Ndjobi  

Ndjobi onkera olowè ilébé ! 

Mami abissi létina nakéra ! 

Baré m’aléna anga adouna okoumi éwè oyola louomo lankéra ! 

Boma andzimba étsou nga yé ewa mpélé baré mbà ! 

 



  47 

 

Traduction  

Toi Ndjobi, tu as un le lien direct avec les jumeaux ! 

nous passons par les jumeaux pour interpréter nos doléances ! 

Ceux qui sont malades ont droit à la guérison dans le meilleur 

délai à travers cette chanson des jumeaux ! 

Neutralise les malfaiteurs si la maladie est de leur origine ! 

Selon les Mbéré, les jumeaux étaient présents à la fondation du monde. Ils jouent, eux aussi, 

le rôle d’intermédiaires entre les initiés et le Ndjobi.   

Les territoires du sacré Ndjobi constituent des repères d’identification et de mémoire 

collective. Leur croissance dans le temps et leur pérennité dans l’espace montre le dynamisme 

de l’école initiatique la plus connue et la plus craint en pays mbéré. Les cérémonies qui 

consacrent son influence et l’adhésion d’une bonne partie de ressortissants de Kellé sont en 

partie archivées dans les danses et les chants sacrés et populaires.  Cette hymnologie Ndjobi, 

un champ encore en friche, permet d’interroger son contexte socio-historique, de structurer ses 

différentes thématiques, de définir le genre ou le style de musique, de montrer le contenu de sa 

doctrine et son impact moral. 

Un tel dispositif religieux (les territoires du sacré) au cœur de l’ontologie mbéré peut être 

analysé comme des lieux de mémoire religieux et un patrimoine immatériel. Car, chaque geste, 

jusqu’au quotidien, est vécu comme une répétition du fait religieux de ce qui s’est fait depuis 

toujours. En effet, dès qu’il y a traces du passé, réminiscence des codes claniques, évocation 

d’un personnage illustre, passage dans un endroit codifié, il y a émergence d’une conscience du 

passé et du présent, comme besoin pressant de transmettre ce qui constitue l’essentiel l’héritage 

mbéré. Ainsi, entre histoire et mémoire se constitue un patrimoine. C’est dans ce sens que nous 

analysons le rapport du mbéré à ces territoires du sacré. 

3. Le Ndjobi comme lieux de mémoire et de patrimonialisation 

L’histoire d’un peuple est souvent marquée par des personnages illustres, une chaîne 

d’événements, des lieux d’ancrage matériel et immatériel qui fonde sa mémoire. Les territoires 

et sa géographie du sacré que nous venons d’évoquer font du Ndjobi, rite et culture, un lieu de 

mémoire tant qu’ils reposent sur une essence symbolique indéniable. Le lieu n’est pas 



  48 

 

seulement composé d’objets, mais aussi un ensemble de pratiques. Le lieu semble s’imposer 

comme l’une des entrées nécessaires à la compréhension des différents lieux de mémoire. De 

la sorte, les lieux de mémoire intègrent trois dimensions fondamentales : le matériel, le 

symbolique et le fonctionnel. Mais le lieu est-il nécessairement un lieu de mémoire ? La réponse 

est affirmative dès lors que la mémoire construit l’espace et que ce dernier stabilise la mémoire. 

Autrement dit, « la mémoire façonne ou suggère un espace distinct, singulier ; et l'espace rend 

la mémoire durable » (J-L. Piveteau, 1995, p. 114). Le territoire abrite ainsi une mémoire 

plurielle, complexe. Il y a (entre autres) celle de la fluctuation des limites de l’espace, des 

modalités de son occupation dans le temps, celle de la succession des générations ; il y a celle 

de la créativité, de la production des biens matériels et immatériels, des mutations 

sociopolitiques et économiques, celle de réception des traditions génération après génération, 

etc. En effet, la mémoire s’attache à des lieux et l’histoire à des récits, marquant ainsi, à la fois, 

la symbiose entre le visible et l’invisible. Il n’y a aucun territoire sans mémoire. Les lieux de 

mémoire entretiennent une longue tradition de conservation, d’objectivation, de fixation et de 

transmission de la mémoire collective. Dans cette société mbéré fondée sur la tradition orale, 

les notions de souvenir et de récit sont importantes. Elles sont au centre des représentations 

dans la fabrique de l’imaginaire qui définit le rapport entre l’individu et son environnement. 

Les lieux de mémoire constituent pour ainsi dire une interface entre la mémoire collective et la 

mémoire individuelle, entre les différents médiateurs sociaux qui s’attachent à identifier ces 

lieux d’ancrage et à expliciter les contenus qui y sont encodés, c’est-à-dire inscrit sur différents 

supports, matériels, symboliques et fonctionnels. Le Ndjobi vécu comme religion locale est un 

repère d’identification des Mbéré. De la sorte, il relève de l’ordre de la mémoire collective et 

matrice de régulation de la vie en communauté.  

Envisager d’analyser les « territoires du sacré du Ndjobi comme lieux de mémoire consiste à  

partir des lieux, au sens précis du terme, où une société quelle qu’elle soit, nation, famille, ethnie, 

parti, consigne volontairement ses souvenirs ou les retrouve comme une partie nécessaire de sa 

personnalité : lieux topographiques, comme les archives, les bibliothèques et les musées ; lieux 

monumentaux, comme les cimetières ou les architectures ; lieux symboliques, comme les 

commémorations, les pèlerinages, les anniversaires ou les emblèmes ; lieux fonctionnels, comme 

les manuels, les autobiographies ou les associations : ces mémoriaux ont leur histoire (P. Nora, 

1987, p. 398). 

Ils constituent ainsi une « unité significative, d’ordre matériel ou idéel, dont la volonté des 

hommes ou le travail du temps a fait un élément symbolique du patrimoine mémoriel d’une 

quelconque communauté » (P. Nora 1987, p. 226). En d’autres termes, qu’ils soient réels ou 



  49 

 

imaginaires, matériels ou immatériels, qu’ils appartiennent à l’histoire ou aux mythes, les lieux 

de mémoire sont des supports variés sur lesquels se créent, se cristallisent et s’ancrent les 

mémoires, les traditions et les héritages. Quant au patrimoine, l’UNESCO le définit comme 

« l’héritage du passé dont nous profitons aujourd’hui et que nous transmettons aux générations 

à venir ». Par la patrimonialisation, les mémoires attachées à ces lieux sont fixées, transmises, 

pérennisées, mises en récit, mobilisées par les identités, voire instrumentalisées. Comment 

s’articule la relation entre les lieux de mémoire et le processus de patrimonialisation dans le 

Ndjobi ? 

Il convient de remarquer que le Ndjobi a réussi a concentré toutes ces réalités et subtilités 

qui ont fait passer les territoires et la géographie du sacré en des lieux de savoir. Autrement dit, 

les lieux de mémoire sont devenus, dans l’espace et le temps, des cadres didactiques et 

pédagogiques qui renseignent et enseignent. Les lieux des savoirs se focalisent ainsi sur la 

transmission du savoir et le respect du code moral, travaillent à l’insertion socioprofessionnelle 

de l’initié Ndjobi. Ces lieux peuvent ainsi être pensés comme des cadres d’activités savantes de 

la pratique de la médecine traditionnelle, de l’art (musique et danse), de la mise en place d’une 

charte écologique pour la préservation de l’environnement sans lequel toute l’architecture 

ndjobiste, matérielle, culturelle et philosophique s’écroule, avec la disparition éventuelle de la 

forêt. En somme, l’accent est ici mis davantage sur les modalités de production, de fabrication, 

d’appropriation. Mais cette dimension, dans une société de croyances et superstitions de tout 

genre, la pratique est peu connue et mise en avant, en dehors de l’espace mbéré, par rapport au 

poids des représentations religieuses et idéologiques. En voulant ainsi garder sa notoriété face 

à d’autres cercles initiatiques, comme l’Otwere chez les Mbosi, peuple avec lequel les Mbéré 

ont longtemps été en conflit, en voulant continuellement attirer les personnes qui utilisent le 

châtiment du Ndjobi (mwandza) pour se changer contre une tierce, le Ndjobi se confine dans 

son cercle initiatique. Au-delà de quelques cérémonies festives qui consacrent la sortie des 

initiés du Ndjobi, le caractère public de cette école initiatique mérite d’être valorisé. 

Il reste vrai que dans la conscience collective mbéré, le Ndjobi, par le processus long et 

complexe de la transmission, est pensé comme un héritage. En ce sens, le patrimoine reste 

attaché au sang et au sol. Ce type de « patrimoine identitaire » n’a pas besoin de s’exprimer en 

termes de monuments, de musées ou des conservatoires. Il procède d’une mise en place des 

catégories du commun qui convoquent les origines, la socialisation et le partage quotidien de 

ces espaces selon des normes et principes claniques. Le patrimoine sert ici d’élément-rempart 

face à l’extérieur. Mais cela offre-t-il l’opportunité de patrimonialisation ? Autrement dit, 



  50 

 

existe-t-il, dans le Ndjobi, une politique tournée vers le publique pour sortir de sa zone de 

sécurité, sa zone d’influence ? La question est culturelle et non politique. De ce point de vue, 

en tant que patrimoine culturel, le Ndjobi n’envisage pas passer du local au global (national). 

La question épistémologique et philosophique que soulève une telle posture est l’appartenance 

des Mbéré à une nation. La mémoire mbéré est une mémoire nationale. Dans ce cadre, il est 

possible de penser le Ndjobi comme patrimoine national. Une politique publique peut, dès lors, 

se concevoir et s’exécuter. Elle repose sur la protection de ce patrimoine en tant que culte et 

savoirs (U. K. Kianguebeni, 2016) avant d’envisager les modalités de sa mise à disposition du 

public. 

Conclusion  

Ce travail s’est attelé à montrer que le Ndjobi est une réalité sociologique totale en milieu 

mbéré. Ceci exclut de penser l’identité mbéré hors de cet imaginaire. Société secrète, cercle 

initiatique, tout cela et sans doute bien plus, le Ndjobi fonde l’identité mbéré. À partir des 

« territoires du sacré », il est apparu une codification rigoureuse de l’environnement. Le 

changement brutal de cet écosystème changerait à coup sûr toute la géographie du sacré et les 

modalités de pratique. La forêt est donc une question de survie du Ndjobi face à l’urbanisation 

progressive de l’espace. Les territoires du sacré tels que les sanctuaires boisés, les lieux-dits et 

les chansons se sont révélés comme des lieux de mémoire. Se structurant autour des aspects à 

la fois matériels et symboliques, l’initiation les transforme en véritables lieux des savoirs. Ainsi 

passe-t-on des considérations idéologiques et philosophiques aux pratiques savantes peu 

connues qui renvoient à la médecine, à l’art et au droit. Le Ndjobi, tradition mystique fondée 

sur l’oralité, travaille à maintenir un discours pertinent qui continue de le rendre crédible sur le 

plan interne et externe face à d’autres écoles proches, l’Otwere, par exemple, chez les Mbosi. 

La transmission dans le temps jusque-là réussie de cette tradition confère au Ndjobi le statut du 

patrimoine immatériel. Dès lors, la question existentielle qui se pose est celle de savoir 

comment conserver cette tradition en mutation face à la poussée du christianisme et à 

l’urbanisation accélérée de l’espace. Comment le protéger face à l’ambition des hommes 

politiques en quête permanente de pouvoir ? C’est là tout l’enjeu de la pérennité de son code 

moral sur lequel se fonde, encore aujourd’hui, sa crédibilité. 

 

 

 



  51 

 

Références bibliographiques 

ADJOI-OBENGUI Guy-Donald, 2014, Religion locale et pouvoir politique au Gabon : cas du 

rite Ndjobi chez les Mbede, Thèse de doctorat en sociologie, Université de Lorraine. 

BAUSSANT Michèle, BOUSQUET Marie-Pierre, 2007, « Mémoires et usages religieux de 

l’espace », Théologiques, 15 (1), p. 5-16. 

BONHOMME Julien, 2008, Les morts ne sont pas morts, M. Cros, J. Bonhomme (éds.). 

Déjouer la mort en Afrique. Or, orphelins, fantômes, trophées et fétiches, L’Harmattan, p. 

159-168. 

DEMETRIOU Eleni, 2018, Mise en patrimoine et fabrication du commun : Une socio-histoire 

de la catégorie de « patrimoine funéraire » à travers le cas du cimetière Saint-Pierre, 

Mémoire de sociologie, Aix Marseille Université.  

DESCAMPS Florence, « Mémoire religieuse, patrimoine immatériel du religieux. Pour la 

constitution d’archives orales de la foi catholique au XXe siècle », In Situ [En ligne], 11 | 

2009, mis en ligne le 18 avril 2012, consulté le 19 avril 2019. URL : 

http://journals.openedition.org/insitu/4565 ; DOI : 10.4000/insitu.4565. 

DESCOLA Philippe, 2005, Par-delà nature et culture. Paris, Gallimard. 

GADOU DACOURI  2001, « Forêt sacrée : espace symbolique », Les Annales de l’Université 

Marien Ngouabi, vol. 2, n°1, Brazzaville, p. 38-47. 

GOYENDZI Raoul, 2001, La société initiatique Ndjobi : dynamiques et implications 

sociopolitiques au Congo 1972-1992, Thèse de doctorat en sociologie, Université Lumière 

Lyon II.  

KIANGUEBENI Ulrich Kevin, 2016, La protection du patrimoine culturel au Congo-

Brazzaville, Paris, L’Harmattan. 

KOUVOUAMA Abel, 2016, « Sacré religieux, sacré politique dans les sociétés d’Afrique 

centrale. Une perspective anthropologique », ZIAVOULA Robert, KOUVOUAMA Abel, 

YENGO Patrice, 2016, Les territoires du sacré. Images, discours, pratiques, Paris, Karthala, 

p. 19-53.  



  52 

 

M’BISSA Claude-Richard, 2013, Le Ndjobi au Congo et au Gabon. Histoire et fonction 

sociale, Paris, L’Harmattan.  

MAPPA Sophia,1998, Pouvoirs traditionnels et pouvoir d’Etat en Afrique. Éditions Karthala, 

Paris.   

NORA Pierre, 1978, « Mémoire collective », Jacques Le Goff, Roger Chartier, Jacques Revel, 

La nouvelle histoire, Paris, Retz, p. 398-401. 

PIVETEAU Jean-Luc, 1995, « Le territoire est-il un lieu de mémoire ? », L'Espace 

géographique, tome 24, n°2, p. 113-123. 

VERDIER Nicolas, 2009, « La mémoire des lieux : entre espaces de l’histoire et territoires de 

la géographie », Ádám Takács. Mémoire, Contre mémoire, Pratique historique, Equinter, p. 

103-122.  

ZIAVOULA Robert, KOUVOUAMA Abel, YENGO Patrice, 2016, Les territoires du sacré. 

Images, discours, pratiques, Paris, Kar 


