REVUE AFRICAINE

DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES

INDEXATION

& Lurasian
E_ S J I Scientific
\\ v ESTTndexorg "

REVUE SEMESTRIELLE - N° 004 / DECEMBRE 2023

ISSN : 1987-1520
Tel. : 00223 7073 99 99

E-mail : revueafricaine@yahoo.com

Site Web : www.centrecaris.net



mailto:revueafricaine@yahoo.com
http://www.centrecaris.online/

Présentation de la Collection

La Revue des Sciences Sociales et Politiques est une collection périodique spécialisée du Centre
Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques (CARIS) et de ses partenaires dans le but
de dynamiser et diffuser la recherche en sociologie du travail, sociologie des médias, histoire
de la sociologie, sociologie de I’environnement, sociologie de la culture, sociologie de la
connaissance, sociologie de 1’économie, sociologie de la santé, sociologie de la religion,
politique comparée, science administrative, administration publique, relations internationales,
diplomatie, stratégies, management, philosophie politique, droit de la guerre, et en droit des
territoires terrestres, maritimes et aériens.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation et les échanges des données de la
recherche en Afrique a travers le partage des résultats d’avancées et découvertes en sciences
sociales et politiques, le croisement des informations, le compte rendu d’expériences et la
synthese des données d’observations.

Son objectif spécifique est d’impliquer la recherche sociologique dans la gestion politique de
la société civile afin d’établir une synergie entre réalités sociales et instituions publiques.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication

Dr Baye DIAKITE (Maitre de conférences)
Directeur Adjoint

Dr Alhassane GAOUKOYE (Maitre de conférences)

Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des Universités, Philosophie politique, Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Issa N’DIAYE (Professeur des universités, Philosophie politique, Bamako, Mali)

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des Universités, Philosophie-métaphysique
Aix-Marseille I, France)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des Universités, Philosophie, Aix-Marseille I, France
Pr Akissi GBOCHO (Professeur des Universités, Philosophie, Félix Houphouét Boigny,
Cote d’Ivoire)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des Universités, Philosophie-Société¢, UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinée)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des Universités, Philosophie, Joseph Ki Zerbo,
Ouagadougou, Burkina-Faso)

Dr Mamoutou Karamoko TOUNKARA (Maitre de Conférences, Sociologie, FASSO,
Ségou, Mali)

Dr Nacouma Augustin BAMBA (Maitre de Conférences, Philosophie politique, FSHE,
Mali)

Dr Souleymane KEIiTA (Maitre de Conférences, Philosophie politique et morale, FSHE,
Mali)

Dr Tamba DOUMBIA (Maitre de Conférences, Sciences de 1’éducation-Société, FSHSE,
Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de Conférences, Sciences de 1’éducation-Société, ENSup,
Mali)

Dr Sigame Boubacar MAIGA (Maitre de Conférences, Philosophie politique et sociale,
ENSup, Mali)

Dr Iba Bilina BALLONG (Maitre de Conférences, Philosophie, Lomé, Togo)

Dr Fousseyni TOURE (Maitre-assistant, Anthropologie, I.P.U, Bamako, Mali)

Dr Mody SISSOKO (Maitre-assistant, Sociologie-Education, ENSup, Mali)



Dr Diala DIAKITE (Maitre-assistant, Sociologie, ENSup, Mali)
Dr Moussa COULIBALY (Maitre-assistant, Sociologie, FSHSE, Mali)
Dr Yacouba COULIBAY (Maitre-assistant, Philosophie, FSHSE, Mali)

Rédacteur en chef

Dr Sigame Boubacar MAIGA

Comité de rédaction

Dr Yacouba COULIBALY (Mali) Dr Frangoise DIARRA (Mali)
Mr Mahmoud ABDOU(Mali) Dr Drissa FOFANA (Mali)

Dr Adama MARICO (Mali) M. Souleymane COULIBALY (Mali)

Secrétariat de la revue

M. Souleymane COULIBALY

Equipe technique

M. Fousseyni BAGAYOKO (Mali), M.Dindy TRAORE (Mali)



SOMMAIRE

MOTO NDONG Francois
Rapport entre le culte religieux chrétien et le concept de JESus.......ovvvvvvinrernnnnee. 1

GOUROUBERA CHABI Baké Gani Nicole, SAMBIENI N’koué Emmanuel,

AMADOU SANNI Mouftaou
Cadre institutionnel de protection contre les violences conjugales faites aux
femmes & Parakou....... ..o 17

Fiston GAMBIA, Joseph ZIDI
Le Ndjobi: les «territoires du sacré » chez les Mbéré (République du

Sotima Espérance DEMATE, Mouftaou AMADOU SANNI
Facteurs individuels et contextuels du recours au dépistage de 1’infection par le
VIH chez les camionneurs des sites de Bohicon et de Natitingou au Bénin...... 52

Dr Bassy KANOUTE
Analyse statistique des performances fiscales des communes au mali : disparités
régionales, déterminants et impacts sur le développement local (2020—



LE NDJOBI : LES « TERRITOIRES DU SACRE » CHEZ LES MBERE
(REPUBLIQUE DU CONGO)

Fiston GAMBIA*
Joseph ZIDI**

Résumé

Au Congo, le Ndjobi représente 1’un des éléments du patrimoine immatériel du peuple mbéré.
Abondamment étudiés a travers ses rites et son code moral, les supports de la pratique tels les
sanctuaires (fouoyi et olebé) ont souvent été abordés lieux d’expression et de manifestation du
sacré. Ce texte se propose d’¢largir ce champ sous le concept de « territoire du sacré ». Aux
lieux sacrés traditionnels, s’ajoutent les lieux-dits et 1’hymnologie. La réflexion montre
comment le Ndjobi innerve I’ensemble des activités humaines. Il définit 1’identité et fagonne
I’imaginaire. Plut6t qu’une approche historique et sociologique, la réflexion se fonde sur les
substrats de I’histoire des mentalités pour examiner 1’articulation entre les lieux de mémoire et
les lieux des savoirs. L’examen du Ndjobi comme patrimoine immatériel du peuple mbéré
s’articule autour de trois points essentiels. La présentation de 1’espace et le peuple mbéré. Le
deuxiéme point examine les « territoires du sacré » chez les Mbéré. Le troisiéme point aborde

la relation entre les lieux de mémoire et lieux des savoirs et leur patrimonialisation.

Mots-clés : Mbér¢, territoires du sacré, lieu de mémoire, lieu des savoirs, patrimoine

immatériel.

* Doctorant en histoire contemporaine, Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines, Université Marien
Ngouabi, Brazzaville / République du Congo.

** Maitre de conférences Cames d’Histoire contemporaine, Faculté des Lettres et Sciences Humaines, Université
Marien Ngouabi, Brazzaville / République du Congo E-mail : zidijoseph@gmail.com / josephzidi@gmail.com

28


mailto:zidijoseph@gmail.com
mailto:josephzidi@gmail.com

Abstract

In Congo, the Ndjobi represents one of the elements of the intangible heritage of the Mbere
people. It has been extensively studied through its rites and moral code, and the supports of the
practice, such as the sanctuaries (fouoyi and olébe), have often been approached as places of
expression and manifestation of the sacred. This text intends to enlarge this field under the
concept of "territory of the sacred". In addition to traditional sacred places, we add localities
and hymnology. The reflection shows how the Ndjobi overflows all human activities and
defines, in fact, identity and shapes the imaginary. Rather than a historical and sociological
approach, the reflection is based on the substrates of the history of mentalities to examine the
articulation between the places of memory and places of knowledge. The examination of the
Ndjobi as an intangible heritage of the Mbere people is articulated around three essential points.
The presentation of the space and the Mbere people. The second point examines the "territories
of the sacred" among the Mbere. The third point deals with the relationship between places of

memory and places of knowledge and the fact of constituting them as a heritage.

Keywords : Mbéré, territories of the sacred, place of memory, place of knowledge, intangible

heritage.

29



Introduction

L’un des fondements des formations sociopolitiques du Congo précolonial est le caractére
sacré. Le culte des ancétres qui préside a leurs équilibres renvoient bien souvent a des rites
complexes dont I’origine se perd dans le temps. Ces cérémonies religieuses a la fois secrétes et
publiques s’organisent autour des €coles initiatiques. Les plus illustres sont : le Ndjobi chez les
Mbéré, le lemba chez les Congo et 1I’Otwere chez les Mbosi. Toutes ces écoles, au-dela de leur
spécificité liée a la culture et a I’espace géographique, incarnent la vision du monde et le projet
historique de leurs peuples. Elles régulent également la vie en société a travers les normes, les
codes moraux et éthiques, ainsi que les contraintes de gestion politique et administrative. De la
sorte, elles sont devenues, dans le temps, 1’identité des peuples dans leur rapport au monde. Les
¢coles initiatiques sont un vaste champ d’¢études dans lequel les sociologues, les anthropologues
et les juristes ont beaucoup travaillé, en premier. A la faveur de 1’¢largissement du territoire de
I’historien opéré par « I’école des Annales », en 1929, les historiens s’y intéressent, de plus en
plus, pour voir 1’évolution de ces sociétés secretes, leur influence dans la construction de
I’imaginaire et la conservation du patrimoine immatériel des peuples. L’influence de la religion
dans I’émergence des civilisations est déterminante. Chaque civilisation se fonde sur une
religion. Cette réalité est d’autant plus prégnante en Afrique en général, au Congo en particulier,
que les €coles initiatiques peuvent permettre de construire, dans la longue durée, génération

apres génération, une géographie du sacreé.

Les études sur le Ndjobi - phénomeéne culturel qui fait 1’objet de la présente réflexion - se
sont focalisées sur les origines, I’organisation du rite, la définition du code moral et éthique, le
reglement des conflits sociaux, le role du Ndjobi dans le maintien de la paix, de 1’équilibre et
de la cohésion sociale. M. Alihangha (1976) et de C. -R. M’Bissa (2013) ont essentiellement
réfléchi a ces aspects. Ces auteurs jettent une lumiere générale sur le Ndjobi, depuis ses origines
jusqu’a ses pratiques contemporaines. Ils €élucident les questions des rites, des grades, de
I’expansion et de I’influence dans le temps et dans 1’espace. Ces éléments ont contribu¢ a la
stabilité de la société Mbéré. Au tournant des années 2000, des auteurs tels que S. Mappa
(1998), J. Tonda (2000), P. Geschiere (2000), A. Adler (2006) et J. Bonhomme (2006)
renouvelent les problématiques sur le Ndjobi pour situer son rite, a cheval entre le Congo et le
Gabon, dans la perspective de I’imaginaire politique. Ils examinent son rapport entre le pouvoir
local traditionnel et le pouvoir de I’Etat moderne. De I’examen de toutes ces études, il est apparu
que le caractere opaque du lien entre les fondements politico-ethniques et la consolidation du

pouvoir, I’appartenance des hommes politiques a ces cercles initiatiques sont devenus un enjeu

30



politique de légitimation, de communication et de contrdle de I’électorat soumis aux principes
de la société secréte. Cette immixtion et 1’utilisation malicieuse du pouvoir religieux
traditionnel comme levier pour exister dans la sphere politique a fortement retenu 1’attention
critique des scientifiques au sujet de I’autonomie, de la sincérité, de la crédibilité a accorder a

ce cercle initiatique aujourd’hui.

Cette littérature de plus en plus abondante et vari€e s’est, cependant, trés peu intéressée a
I’onomastique (toponymie) des lieux de mémoire dans le Ndjobi. Les études se focalisent de
plus en plus sur le role du Ndjobi pendant la colonisation et sa récupération politique. Ainsi,
cette recherche se propose de réfléchir sur ses espaces sacrés en tant que lieux de mémoire et
de patrimonialisation. Dans un contexte contemporain marqué par 1’accélération et la
multiplication des échanges, I’accroissement des mobilités et I’émergence des espaces urbains,
comment s’élaborent, se conservent et se transmettent les mémoires religieuses dans I’espace
et dans le temps chez les Mbéré ? Comment les lieux sacrés ont-ils constitué le lien, la ressource,
a I’intérieur de laquelle s’est cultivée une mémoire comme appartenance identitaire ? A partir

de quels lieux de mémoire et de patrimonialisation s’est construite la géographie du sacré ?

La réflexion proposée ici s’appuie sur des données écrites et celles collectées a 1’occasion
des études de terrain réalisées a Ewo, Kellé et Etoumbi, entre 2020 et 2022, dont la compilation
a été nécessaire pour une réflexion sur le code moral Ndjobi. De cette masse théorique, il est
possible de penser de dégager 1’apport du milieu naturel dans la pratique du Ndjobi, de situer
son origine, son caractére sociopolitique et sa capacité a transmettre la mémoire. Ces
considérations reposent sur une démarche analytique qui permet de saisir la géographie du
sacré Ndjobi a travers ses différents éléments pour en donner une image globale autour des
symboles majeurs. Cette approche structure notre réflexion autour de trois points: la
présentation du pays et du peuple mbéré, qui fait le lien entre le milieu physique (végétation) et
la pratique du Ndjobi ; le deuxieéme point, apres avoir défini la notion de géographie du sacré,
recense quelques lieux sacrés du Ndjobi ; le troisieme point est une réflexion sur les lieux de
mémoire religieuse que constitue le dispositif matériel et immatériel qui fonde la pratique du

Ndjobi.
1. Présentation de I’espace et du peuple mbéré

Situé sur la bordure nord-ouest de la République du Congo, le district de Kell¢ est une
concentration forestiére qui s’étend entre le 14° degré de longitude nord et le 1" degré de latitude

sud, sur une superficie de 24 000 km? environ. Kellé est limité au Nord-ouest par la République

31



gabonaise, a ’est par la sous-préfecture d’Etoumbi, au nord-est par la sous-préfecture de
Mbomo et au sud-ouest par la sous-préfecture d’Ewo. 1l a la particularité d’offrir aux voyageurs
un paysage bien distinct a savoir : la grande forét. Kell¢é est 1’'un des districts les moins peuplés
de la République du Congo. L’hostilit¢ du milieu naturel a provoqué le regroupement de la
moitié de la population dans la partie sud, essentiellement autour des villages Oyabi et Omboye,

tandis que la partie nord est presque inhabitée (moins d’un habitant au km?).

La végétation du district de Kell¢ est composée essentiellement de la forét (Souha). Celle-
ci, ombrophile, qui domine tout le nord du district de Kell¢ est une formation sempervirente.
La forét constitue une véritable réserve en approvisionnement pour la survie de ses populations.
Elle participe a pres de 60% a la satisfaction des besoins de celles-ci. La savane occupe le sud

du district ou elle se présente comme une formation a tapis graminée, avec une strate arbustive.

A cause de sa position géographique et de son climat équatorial, le district de Kellé dispose
d’un réseau hydrographique trés dense, constitué par de nombreuses rivieres dont les plus
importantes sont : la Lécouona, la lébango, la lossi et la léka. Celles-ci sont arrosées par de
nombreux ruisseaux, véritables réserves en ressources halieutiques. Ce vaste réseau s’organise
essentiellement autour de deux bassins principaux : le bassin de la Lébango au nord et celui de
la Lécouona au sud. Dans toutes les rivieres issues de ces deux bassins coulent d’énormes

masses d’eau et d’argile.

La forét est toujours le laboratoire de toutes les manifestations culturelles. Voila pourquoi
sur le cas du Ndjobi, le sanctuaire (Fouoyi) est toujours situé¢ dans la forét a 800m ou 1500m du
village. Il est le lieu culturel le plus important du systéme du Ndjobi parce qu’il est le sicge de
son pouvoir et I’endroit ou sont effectués tous les rituels essentiels (initiation, ordalie,
expiation...). Le sanctuaire est distant du cceur du village et fait 1’objet d’une attention

particuliére de la part des Mvandé'.

C’est dans cet environnement, essentiellement forestier et abondamment arrosé que vivent
les Mbéré. Cet ethnonyme est connu sous plusieurs graphies, selon qu’on se trouve a Kellé,
Etoumbi, Mbama, Ewo, Zanaga ou Komono, au Congo, ou a Franceville, Okondja et Moanda,
au Gabon. On peut rencontrer ainsi les variantes du vocable Mbéré : Ombéré (pluriel Ambéré)
; Ombede (Ambede, au pluriel) ; Osimbere (Asimbere, Asimbede, pluriel). On rencontre aussi

les graphies Ambéti, Mimbéti selon les langues ou les dialectes. Aussi diverses que soient-elles,

! Mvandé signifie le grand Maitre de Ndjobi.
32



ces variantes appartiennent au mot Mbéré. Par ailleurs, la variante Mbéti, Mbéré ou Ambéré en
usage dans la Cuvette-Ouest se décline en Ombamba ou Ambamba, dans le département de la

Lékoumou au Congo et le Haut-Ogooué¢, au Gabon.

Les Mbéré Asi Mbere, Ambéré, le terme Mberé est un substantif qui signifie ce qui est bas
ou en aval. Dans le méme sens, on emploie aussi ce substantif qui s’oppose a ntana : haut,
amont. Les deux vocables s’emploient aussi pour désigner la partie inférieure ou supérieure de
I’homme ou de la béte. Les vocables précités mbere, ntana et leurs dérivés sont en fait des noms
qui, pour étre rendus correctement, devraient étre transcrits par les groupes prépositionnels a
valeur adverbiale « en aval » (aprés) et « en amont » (avant) ou, mieux, par les locutions
prépositives : « en amont de » (en direction de la source d’un cours d’eau) et « en aval de » (en
direction de I’embouchure d’un cours d’eau). Si les formes mbere et ntana sont dans la plupart
des cas des noms singuliers, ils peuvent cependant étre des substantifs pluriels respectivement
lembere et lentana (le bas et le haut, 1’aval et ’amont). Par usage, il est devenu un seul mot qui
conserve 1’action du groupe prépositionnel complément circonstanciel de lieu Ambéré. L usage
ayant pris racine, on lui a trouvé un singulier conformément au génie de la langue : Omberé.
Dans ce sens, on préfere employer 1’expression Osimbere dont le pluriel est Asimbere, cette

explication peut trouver sa justification dans le phénomene migratoire.

La relation qu’établissent les Mbéré et le milieu physique est naturelle. La dimension

écologique y est prégnante. D. M Gadou (2001, p. 38) note que :

L’existence permanente des foréts sacrées dans ces sociétés est 1’insigne de la persistance de ces
représentations qui considérent les foréts sacrées comme [’habitacle des dieux, comme des
sanctuaires, comme des espaces cultuels et culturels et, enfin comme des moyens d’accés
symboliques a la transcendance et au divin.

Dans I’aire culturelle teke a laquelle appartiennent les Mbéré, la conservation de la forét fait
partie des missions du Ndjobi. L’ importance qu’a prise cette société secrete dans le temps et le
nombre toujours important des membres qu’elle revendique, cette fonction de sauvegarde de
I’environnement, et donc de survie de la société tout entiere, a pris une dimension identitaire et
politique. C’est ce que constate G. Miembaon (2014, p. 169) :

Un teke, c’est d’abord quelqu’un qui peut dire de quelle forét son lignage tire son origine, sinon
il n’aurait plus d’identité, plus de personnalité ; un teke est issu de cette racine, une plaque
forestiére déterminée et protégée ou ont vécu et ont été enterrés et dorment les lointains ancétres
de son lignage. C’est dans ce cadre naturel ; sous I’équateur (...) une importante gamme variée

d’aliments que régule le savoir-faire d’un élevage domestique ; d’une agriculture vivriére aux
outils et techniques rudimentaires.

33



La conservation des espaces forestiers, sacrés, est un devoir de survie pour les partisans du
Ndjobi. Elle se traduit a travers les activités agricoles, de chasse, la péche et les rites. Sans
infrastructures en matériaux durables, les sociétés traditionnelles exécutent les rites et les
initiations, de préférence, dans la forét, loin des regards des profanes. Cette dernicre a ainsi pris
une dimension sacrée dans beaucoup d’endroits. En effet, la notion de forét sacrée est tres
répandue en Afrique noire. Mais cette dénomination reste souvent problématique, car les deux
dimensions qui la désignent ne sont pas souvent représentatives. Il arrive que ce qu’on appelle
forét ne soit, en réalité, qu’une autre structure végétale, savane ou espace recouvre de quelques
arbres. Leur dimension sacrée reléve tant du secret que de I’existence d’une force ou d’une
puissance intrinséque, c’est-a-dire non voulue ou orientée par les hommes. En réalité I’élément
essentiel qui détermine sa sacralité est la présence des sanctuaires. Il serait ainsi préférable de
parler de « sanctuaire boisé » utilisé par D. Liberski-Bagnoud, A. Fournier et S. Nignan (2010).
Ce qui caractérise ces espaces qui de génération en génération « abrite » les esprits est leur
interdiction aux profanes dont la violation provoque souvent des calamités de tout genre. La
présence massive, associée a d’autres lieux, tels les cimetiéres, les embouchures des cours
d’eau, permet d’établir ce que R. Ziavoula, A. Kouvouama et P. Yengo (2016) appellent : Les

territoires du sacreé.

2. Les « territoires du sacré » en pays mbéré

Le religieux est souvent le référentiel a partir duquel on comprend mieux les sociétés
traditionnelles en Afrique noire. Il constitue le socle de rapports au monde et le ciment de
I’identité d’un peuple. De la sorte, la religion fonde le mode de vie (alimentation, habillement,
commerce, architecture, relations sociales, etc.) dans le temps et définit la gestion de 1’espace.
Il est, par exemple, prescrit de vendre 1’eau et la terre, le siege des ancétres. La terre, avant la

forét, transmet déja les premiers interdits liés a la religion ancestrale.

Cette inscription dans une historicité s’articule a la notion d’espace physique, comme cadre
du souvenir, normatif et didactique, de lieux matériels, a travers lesquels un « groupe » peut
s’identifier, se raconter son histoire et ancrer ses valeurs (M. Baussant et M-P. Bousquet,

2007, p. 5).
Le lien avec la nature étant existentiel, des espaces comme la forét, les cours d’eau, les
vallées, les sommets des collines et des montagnes, les bosquets sont trés vite devenus des lieux
non seulement de production alimentaire, mais d’organisation des rites et d’érection des

sanctuaires. Ces deux derniers ont fini par les transformer, leur donner une dimension religieuse

et métaphysique. Au fil du temps, ils se sont imposés dans la conscience collective comme des

34



lieux sacrés en ce qu’ils incarnent le sacré et concourent, comme le souligne H. Hugier cité par
A. Kouvouama (2016, p.21), a la présence d’un signe surhumain vénérable et a une mise a
[’écart par une souillure qui suscite [’effroi. Sans s’attarder sur la notion du sacré, la définition

qu’en donne J. J. Wunenburger (2009, p. 9) permet de saisir quelques domaines d’influence :

Le sacré correspond a un ensemble de comportements individuels et collectifs qui remontent aux
temps les plus immémoriaux de I’humanité. Leur description peut s’opérer a trois niveaux : celui
de I’expérience psychique individuelle, celui des structures symboliques communes a toutes les
formes de représentation sacrée, celui enfin des fonctions culturelles du sacré dans les sociétés.
Les lieux sacrés, en pays mbéré, C.-R. M’Bissa (2001, p. 85-97) les repartit en deux

catégories. Il distingue les lieux liés aux aspects extérieurs : Olebe et obele, et les aspects

secrets, le fouoyi. 1l explique que

Olebe a ndjobi est en fait le corps de garde du grand maitre de la confrérie, le « nkumu
(propriétaire) a Nkobe », dans lequel le Ndjobi est symboliquement représenté par un poteau
central, dont peu importent la nature, I’espéce et la qualité du bois. Ce poteau est appelé « nkouri
¢ Ndjobi ». Il est formellement interdit aux non-initiés de toucher a ce poteau sous peine de
« profanation » et sous-entendu de punition (C.-R. M’Bissa, 2001, p. 86)

Il poursuit, au sujet d’Obele : « Situé a quelques metres de distance, devant le corps de garde

du Ndjobi, « Obele » représente la flamme éternelle du Ndjobi. On le reconnait par un petit

monticule noir et dur, fait de détritus brulés » (C.-R. M’Bissa, p. 87).

Son analyse les circonscrit dans le champ des objets cultuels. Cette vision nous parait
réductionniste et ne permet pas de les saisir dans leur dimension socio-anthropologique et
mémorielle. Voila pourquoi nous préférons la notion de territoire du sacré pour y annexer le
processus de construction de la géographie du sacré, de lieux de mémoire et de
patrimonialisation. De fait, le territoire du sacré ne se limite plus a la simple présence spatiale
du dispositif cultuel et culturel. 1l integre le lieu distinguant le géographique et le spatial
approprié, ainsi que le lieu anthropologique dessinant le lien social entre les individus, entre les
groupes. C’est un espace d’intégration et d’identification. A. Kouvouama (2016, p. 22) précise

que

[...] la territorialisation des identités est coextensive de I’échelle de représentations de chaque
territoire auquel chaque individu fait référence ou bien auquel il se rattache, sans que ces identités
soient toujours exclusives ou inclusives les unes des autres. Ainsi, I’idée « d’enchevétrement des
identités » familiales, locales (communautaires, départementales, régionales) et globales [...]
permet de postuler 1’idée d’enchassement de cercles identitaires évolutifs pouvant servir de
répertoires d’actions pour les individus dans la mobilisation des ressources politiques,
économiques, culturelles, sociales, religieuses et symboliques.

35



La question de propriété, d’appartenance et d’occupation de ces espaces physiques renvoie
aux lignées des ancétres. La toponymie s’efforce de restituer le contexte sociohistorique et ses
enjeux. Elle prend en compte le complexe phénomeéne d’alliances claniques et de migrations
internes qui se récapitulent dans le changement de village pour des raisons diverses. Dans ces
territoires du sacré a Kell¢, I’on se limite ici a quelques exemples qui incarnent I’histoire et la
mémoire du Ndjobi. Il s’agit des « sanctuaires boisés » (fouoyi), les lieux-dits (cimetiéres) et

les chansons.
2.1. Les « sanctuaires boisés »

Dans la Cuvette-Ouest, ce sont d’abord les villages frontaliers (Oyabi, Entsoko, Omboye...)
qui les acquicrent vers 1966. Le mouvement s’intensifie a I’intérieur du pays mbéré dans la

décennie 1970. A cette période, on note plusieurs axes d’implantation du Ndjobi comme :

- D’axe : Kellé-Oyabi ;
- I’axe Oyabi-Omboye frontiere ;
- I’axe : Ngoua-Tsama-olloli-Etoumbi ;

- I’axe : Omboye-Yaba-Mbéti-Osseratiéne-Akoua-Mbama.

En dehors de deux premiers axes, Kell¢ centre abrite deux Fouoyi aux quartiers Lembelé et

Eléli. Le tableau ci-dessous montre la présence des sanctuaires dans les principaux villages.

36



Tableau n°1 : Liste des villages et leurs « bois sacrés »

Significations
Noms des
N° Noms des foréts de noms des
villages
foréts
1 | Ambenda Mposso Cours d’eau
2 | Amboli Mpassi Pauvreté
3 | Akoua Kéra Jumeau
4 | Akiéni Léka Cours d’eau
5 | Beyi-Mbolo Séri Gazelle
6 | Engobé Embomi Lianes
) Forét
7 | Entchoko Suwa mami
dangereuse
8 | Essoura Ekana Asperge
9 | Etaba Louwe Cours d’eau
10 | Etoumbi Ateka Vendre
11 | Kell¢ Piana Cours d’eau
12 | Komono Lissengué Autochtones
13 | Lessia Mvoula Pluie
14 | Mbama Lepimbi Obscurité
15 | Ngoua Ngoli Poisson
16 | Obalal Nkoumou Gnetum
Riviere des
17 | Obala2 Okeli ankani
notables
18 | Okoba 1 Ekémi Doute
19 | Okoba 2 Ntolo mbolo Torse nu
Omboye .
20 Swa ankoula Forét des singes
carrefour
Omboye Saison des
21 . Ossébé antsou _
frontiére poissons
Forét
22 | Ontogo Swa andzon

d’¢léphants

37



23 | Ontsouomo Andzala Chef de terre
24 | Opori Mp6 ékala Ancien village
25 | Osseratsiene Mbia Chasse
26 | Otala Fouoyi Sanctuaire
27 | Sibiti Yaka Ethnie

Fleuve des
28 | Tsama Ndzalé Ekobo '

vieux

Source : Gambia Fiston et Zidi Joseph, 2023.

Les fouoyi sont généralement situés au cceur de la forét, de préférence a c6té d’un cours
d’eau pour des besoins hygiéniques, affirme C.-R. M’bissa (2013, p. 90) : « I’implantation du
fouoyi obéit a plusieurs critéres stricts de lieu. On doit tenir compte aussi bien des conditions
de topographie que d’hygieéne, d’¢loignement ou de proximité du village ». Ce dernier (ibid, p.
91) renchérit en précisant : « Sur le plan topographique, le fouoyi s’érige autour d’un arbre
symbolique du nom de « mvoula » et il doit étre bati sur une surface plane pour des raisons
d’équité dans les décisions a rendre ». Cet espace sacré est protégé par une série d’interdits pour
les profanes et les initiés.

La répartition des sanctuaires en pays Mbéré met en évidence une concentration des Fouoyi
dans sa partie centrale au détriment des zones septentrionales et méridionales. Ainsi, il n’y a
pas de Fouoyi dans les axes Kellé-Ndjouono et Kellé-Ndjoukou (au nord), Mboma-Okouélé,
Endéké-Okalé-Mina-Doubadjo (au sud). Deux hypothéses semblent vraisemblables pour
expliquer cette situation : d’abord ’absence d’une personnalité charismatique et réellement
convaincue de I’'importance d’un Fouoyi dans sa zone d’influence. L’installation d’un Fouoyi
comme la pratique des rites initiatiques semblent €tre au départ un acte individuel avant de
répondre a d’autres contraintes ou attentes sociales. Mais les motivations des futurs Anga-
Fouoyi (propriétaire du sanctuaire), variant d’un individu a un autre et d’une situation sociale a
un autre, montrent la complexité de ce type d’obligation qui dépasse la détermination
individuelle.

En effet, ’Anga-fouoyi doit étre une personnalité forte, capable de fédérer autour de son
projet d’autres personnes de son environnement. Il s’agit d’un processus délicat qui exige
certaines facultés dont la collaboration de plusieurs personnalités du futur village-Fouoyi de sa
contrée. Il est évident que les incidences débordent rapidement sa propre communauté. I1 faut

aussi s’assurer de la compétence d’autres initiés pour le fonctionnement du sanctuaire, d’ou les

38



multiples concertations nécessaires au niveau trés ¢élevé des confréries villageoises et
lignageres. Si elles échouent, le projet sera abandonné par son initiateur. Par contre, si le résultat
conduit a I’adoption consensuelle du projet, son initiateur s’att¢lera aux démarches requises

pour I’implantation du Fouoyi.

Enfin de compte, I’implantation d’un Fouoyi devient un acte collectif qui souscrit a plusieurs
engagements et conditions préalables qui n’ont pas été¢ réunis. Ces conditions sont toujours
nécessaires pour les Fouoyi imposés. Leur absence dans certaines zones contraint leur résident
a effectuer le déplacement vers d’autres villages-Fouoyi (proche ou ¢€loignés) pour leur
initiation au Ndjobi. Toutes ces personnes qui travaillent a 1’expansion du Ndjobi et la
réunification des populations, parfois opposées sur d’autres questions, deviennent des

références et des modéles.

On pouvait s’attendre que ces grands initiés du Ndjobi, une fois morts, soient inhumés dans
les « bois sacrés ». Ce n’est pas le cas. Ces derniers le sont dans des endroits communs, bien
qu’ils gardent dans la conscience collective mbére la marque de vénération et de reconnaissance
qui les élevent, pour nombreux d’entre eux, au statut d’ancétre, ¢’est-a-dire, de dignes serviteurs
de la communauté qui exercent dans 1’au-dela le sacerdoce de la sécurité et du bien-étre des
vivants. En effet, précise J. Bonhomme (2008, p. 159-168) : « la mort ne suffit toutefois pas a
transformer automatiquement un défunt en ancétre. Cette transformation est le résultat d’un
processus d’ « ancestralisassion » auquel participent au premier chef les rites funéraires ». Si
un culte leur est rendu, ce n’est pas le culte aux morts, mais le culte des ancétres. La différence
peut paraitre moindre, pourtant elle est suffisante. Le culte des morts est commun et ordinaire.
Celui des ancétres repose sur 1’idée que les vivants ont contracté une dette proprement
inacquittable a 1’égard des ancétres qui leur ont 1égué la tradition. C’est pourquoi ce type de
culte se retrouve avant tout dans les collectifs structurés par la transmission généalogique (P.

Descola, 2005, p. 450-455).

En dépit du fait que ces initiés sont inhumés dans les lieux communs, ces lieux-dits (les
cimetieres), font I’objet de pelerinage et jouent une fonction religieuse, sociale, juridique et
thérapeutique. Ils constituent pour leurs contemporains et la postérité, un témoignage, un lieu

d’union et de communion, un élément de construction de la conscience collective.

39



2.2. Mp6 okou ou les « lieux-dits »

Les lieux-dits (cimetieres) et les sépultures ont toujours constitu¢ un champ de recherche
intéressant en sciences sociales. Pour ’historien, ils révelent 1’identité des gens disparus et un
réservoir fourni des rites et interdits qui s’y attachent. Le cimeticre est, de ce fait, a la croisée
du religieux, du social et de 1'urbain. A travers I’évolution de I’espace, I’architecture funéraire,
la nature multiforme des objets de souvenir qu’on y dépose, le rapport des hommes avec ces
lieux dans le temps, révelent les permanences et les mutations d’une société. En ce sens, les
cimetiéres peuvent étre vus comme des « hétérotopies » (M. Foucault, 1967), des lieux
« inscrits dans 1’espace-temps d’une existence alternative, a la fois matérielle et imaginaire »
(J.-D. Urbain, 2010). Tout cela fait du cimetiere un fait social total. Kimpianga Mahaniah (1997,

p. 8) note a ce sujet :

Le cimeticre est une force régulatrice pour 1’individu et la communauté tout entiére. Quand un
individu n’est pas content de la conduite de son ainé, il pourra toujours aller pleurer au cimeticre
devant la tombe de son oncle ou de son pere pour demander secours aupres d'eux dans le conflit
qui ’oppose a son ainé. C’est ainsi que les clans dans les villages évitent toute provocation qui
puisse conduire une personne offensée, a aller pleurer au cimeticre.

Nous nous intéressons au mpé okou (cimetiére) non pas parce qu’il en existe de spécifique
chez les Mbéré, c’est-a-dire réservé exclusivement aux initiés du Ndjobi, mais plutdt a cause
des rites que cette société secréte y organise lors des inhumations des initi€s, des cérémonies
d’invocation en cas de situation particuliére pour la communauté. Lieux de commémoration et
de vénération, les cimetieres et les tombes ont toujours attiré des gens en quéte de pouvoir et de
puissance spirituelle. C’est pour cette raison qu’ils maintiennent le contact avec les étres
ascensionnés de leur communauté. Raoul Ngoyendzi (2001, p. 33) précise que « Les initiés du
Ndjobi vénerent autant Okouélé-a-ntsaha (le fondateur du Ndjobi contemporain), Nkanihi
(I'imitateur de la confrérie Onkani) que les ancétres claniques ; lignagers, villageois et les
grands chasseurs, guerriers, devins, guérisseurs ... ». La pratique qui institue le Mpé okou
comme une interface commune du monde des vivants et le monde des morts fait de lui un lieu

exceptionnel.

40



Tableau n° 2 : La liste de quelques Mvandé et leur lieu d’inhumation

Noms et
N° Lieu de déces Lieu d’enterrement
prénoms
) Sangamodouba (Kell¢
1 | EBIENGA Cyril Kell¢
centre)
2 | ENGANZA Etoumbi Oyabi
3 | ESSAMBI Kellé Makolo (Kellé centre)
OKOUONA
4 Obéli Obéli (Kell¢)
Abraham
Sangamodouba (Kellé
5 | NKOA Jean Kell¢
centre)
6 | ABONGO Léon Kell¢ Kell¢é centre
7 | ANKO, Kellé Lebel¢ (Kell¢ centre)

Source : Gambia Fiston et Zidi joseph, 2023.

Au cours de ces processions, la danse et le chant y jouent un réle important. La musique
sacrée comme la musique religieuse, est une musique spirituelle faisant référence a I’univers
du sacré. La musique sacrée transcende la musique religieuse, en ce sens qu’elle comporte en

sus de sa référence au divin, une référence a 1’intériorité et a la beauté.
2.3. L’hymnologie Ndjobi

Le peuple mbéré est un peuple qui chante et qui danse, en toute circonstance. On ne peut
imaginer une cérémonie sans musique, sacrée ou profane. Le premier domaine dans lequel cette
dimension hymnologique se révéle est la religion. Pourtant, le role joué par I’art et la musique
n’a guere été réellement problématisé jusqu’a présent. L hymnologie ndjobi mérite, de ce point
de vue, une autre attention que le constat récurrent sur son rdle dans les cérémonies religieuses
et le divertissement populaire. La musique, on le sait, révele I’ame d’un peuple et décrit ses
moments les plus importants de son histoire. Elle est, dans presque toutes les sociétés, une
fresque sociopolitique et anthropologique. S’y trouvent exprimés avec beaucoup de finesse : la

beauté de la langue, son vocabulaire et ses figures subtiles, son dynamisme, sa tempérance ou

41



son caractere rugueux. La musique incarne, de ce fait, ’'imaginaire et transmet la mémoire.
L’hymnologie ndjobi se construit ainsi autour de deux grands thémes : I’éducation civique et la

justice.

Le chant ndjobi véhicule une morale qui rappelle, sans cesse, le comportement auquel
chaque initi¢ doit faire montre dans la société. L’ incitation a servir de repére et de modele est
la constante. Le versant idéologique d’un tel fondement renvoie a une société calquée sur
I’intégrité. Ce souci constant d’articuler la vie socioculturelle, politique et économique avec
normes de la société initiatique la plus connue n’est pas exclusif au Ndjobi. On retrouve cette
clause morale dans beaucoup de sociétés secrétes : le lemba, chez les Kongo, I’ Otwere chez les

Mbosi, etc. C’est donc un invariant anthropologique dans ce champ religieux.

Le deuxiéme théme récurrent est la justice. Le Ndjobi s’est particuliérement rendu célébre a
cause de la rigueur de ses chatiments autour du mwandza (la foudre) comme principal mode de
répréhension et ses pratiques de guérison pour délivrer les innocents d’un mauvais sort. Le
principe qui interdit aux nganga de soigner les patients ou les condamnés tombés sous le coup
du non-respect des interdits du Ndjobi (ce qui les conduit généralement a la mort) contribue a

réguler une vie sociale fondée sur le respect de 1’autre et I’éthique.

Ces référents se retrouvent dans la musique traditionnelle et semi-traditionnelle, profane et
sacrée a Ewo et a Brazzaville. Il est difficile de restituer le contexte de composition des chants
ni leurs auteurs. Toujours est-il qu’ils appartiennent au répertoire Ndjobi, verrouillé lorsqu’il
s’agit de chants dont les cérémonies, elles-mémes, demeurent secretes. Au-dela de la dimension
festive, les chants Ndjobi souvent en lien avec 1’anthropomorphisme (R. Ngoyendzi, 2001, p.
155-163), caractéristique du symbolisme du Ndjobi, sont considérés comme les véhicules de la
voix des ancétres et des esprits mobilisés dans les rituels d’initiation. Or, tous les artistes qui
jouent la musique ndjobi ne sont pas forcément des initiés. Ils ne sont d’ailleurs pas obligés de
I’étre. Pourtant, ils utilisent des objets qui font référence au Ndjobi : les masques, le raphia, la
décoration corporelle, les grelots, etc. Pour de nombreux observateurs, cela participe a la
désacralisation. En réalité, tous ces objets ne renvoient a aucun esprit et n’attirent aucune
énergie. Ils rentrent dans 1’ordre de ’exhibition, du spectacle, de la promotion de la culture
mbéré. La raison, il faut aller la chercher dans leur caractére profane. Dé¢s lors, le fait de vouloir
moderniser cette musique (accessoires symboliques, couleurs, gestuelle, instruments), dans les
centres urbains, constitue-t-il un risque ou une illusion dans la perception du Ndjobi ? Seuls les

initiés savent jusqu’ou cette désincarnation de 1’esprit du Ndjobi est réelle.

42



Dans le riche répertoire de cette hymnologie, nous analysons quatre types : les chants
d’entrée des néophytes au fouoyi, les chants de sortie de nouveaux initiés, les chants

d’invocation des ancétres et les chants du chatiment.

Chant n°1 : I’entrée des néophytes au fouoyi

Otieli o0 nzela
Obvaombé we zualli,
Oyelobva zuali.

La version frangaise du chant donne :
Il y a des obstacles certes tout le long de votre parcours.
Mais, lentement et surement vous arriverez jusqu’au bout.
Seulement, il y aura certainement des blessés.

Le néophyte est mis en contact avec le nouvel univers dans lequel il a souscrit entrer. Cet
univers se traduit en termes d’efforts constants, de souffrance et de victoire sur soi et le monde
environnant. Ce processus ne manque pourtant pas de laisser les traces dans le parcours

individuel du candidat qui lui rappellera son engagement.
Chant 2 : la sortie de nouveaux initiés

Otsou élobo nde ya nga Ndjobi, Angongo okouolomi ;
We iboma mvouoro ni ;

We iboma ni okouomi é Ndjobi

We isse ékoulou mina okali abowa ni ;

We minouna mo sangouma a mami m’avwe.

Traduction
A partir d’aujourd’hui, il devient membre de Ndjobi son vaccin au bras gauche ;

Tu ne tueras point ;

Tu ne jureras jamais a tort au nom de Ndjobi ;

43



Tu ne commettras point d’adultére avec la femme de I’autre ;

L’intégrité morale ou le respect des régles.

L’analyse assidue de ce chant, sous forme d’un chapelet d’enseignements, fait des initiés

des hommes affranchis. Ce chant rappelle quelques principes du code moral du Ndjobi.

Chant 3 : invocation des ancétres

He da, bé ankaha, beé atara,

be angoho, bé ankouoro abissi, be anga-ndjobi !
Yo me ongapéna, mouanabe, ndalabé !

Bissi kouoni mouana be, ndalabe Awongohobiéle !
Nga ébiga kouna !

Bissi lé vaa chouha !

Bissi lé kiaandjalé !

Léyila enga. Enga éva be !

We da, w’obalankala !

Hochouo nde otémouoé, ndé a yéandja

Traduction

A toi notre patriarche, a vous grands-parents,

A vous peére, a vous meres, a vous oncles !

C’est moi votre fils, votre petit-fils Awonga est malade !
a maladie perdure !

Nous avons traversé les foréts !

Nous avons traversé les savanes !

44



Nous avons traversé les fleuves !

Nous vous implorons, veuillez accepter nos offrandes expiatoires
pour tout le mal que nous avons occasionné !

Lachez-le pour qu’il aille aux champs, a la chasse dans les prochains
jours, sa santé reléve de votre compétence !

Pardonnez a vous tous nos errements quotidiens !

Ce chant est une sollicitation du Ndjobi a travers les ancétres qui sont concepteurs des lois,
agents de contrdle social, de sécurisation et de puissance tutélaire. Ce sont donc les ancétres qui
sont les premiers intermédiaires entre les hommes et le Ndjobi. Ici se dévoile I’importance des
ancétres régulierement sollicités dans les sociétés initiatiques ou secrétes Mbéré. En effet, elles
utilisent ici a la fois cette puissance ambivalente de 1’ancétre, cette symbolique de géniteur des
vivants qui maitrise la connaissance des hommes et des choses, cette assise du pouvoir qu’il a
congu et légué aux vivants. Son ubiquité, son immanence et son invisibilité en font une des

forces vitales indispensables a leur fiabilité, et leur 1égitimation sociale.

Chant n°3 : incantations pour solliciter un chatiment

We Ndjobi, wel émere, we lémpibi, we engangli engouono mé poli okasi ékobao

gniniotaba !
Ho mvouoro, ognouri angili a we :
Ho bomi mvouoro, oté mouandza, oté ombandji !
He Ndjobi ndé hi noua andza, nde hi fouotolo, nde hi dza, nde hi kesse yolo !
He Ndjobi o mbomi nde obala !
Traduction

Toi Ndjobi, toi émere, toi lempibi, toi le génie des champs
qui enleva le cache-sexe d’une femme et la laissa nue !
Celui qui transgresse tes lois, celui qui envoie le mouandza,
celui qui envoie le mombandi !

Toi le Ndjobi qu’il ne boive pas, qu’il ne dorme pas, qu’il ne mange pas,

45



qu’il ne regarde pas le ciel !
Toi Ndjobi tue-le sur le coup !
Reprise en cheeur : activons la puissance du Ndjobi.
Le Ndjobi travaille a la meilleure insertion de ses membres dans toute société et sévis
séverement les déviations de toute sorte. On peut d’ailleurs remarquer le caractére brut et
violent de la demande du chatiment dans ce chant. Voila pourquoi le Ndjobi est craint. Cette

propension a la violence ressort dans les analyses de R. Ngoyenzi (2001, p. 143) :

Cette caractéristique du nkobe¢ et les incantations méritent d’étre soulignées parce qu’elle
constitue 1’un des arguments de ceux qui assimilent le Ndjobi a une association de sorciers ou un
objet maléfique. Pour eux le contenu des incantations refléte la véritable philosophie et la finalité
du Ndjobi. Or, une telle conception montre sa vacuité dans la mesure ou elle ne tient pas compte
du contexte social dans lequel ces incantations sont prononcées.

Ce sens qui voit dans la définition du Ndjobi ou Ndjo-bi (2001, p. 140), la mauvaise maison,
la maison dangereuse est récusée par Léonard Andjembe qui fait remarquer que si les
fondateurs du Ndjobi, maitrisant bien leur langue comme on le devine, avaient voulu donner a
cette institution le sens de « maison maléfique » ou ‘mauvaise maison’, ils I’auraient baptisé

sans détour Ndjombi ou Ndjo e mbi et non pas Ndjosi (C-R. M’Bissa, op.cit, p. 84).

Ce chant dégage une triple dimension du Ndjobi, notamment sa dimension de la
transcendance, son cadre de sécurité clanique et son c6té de justice qui fait de lui un instrument
de chatiment implacable. En effet, s’il est pensé comme le régulateur de la vie en société, chez
les Mbér¢, c’est souvent le dernier caractere, avec le jet de sort de mwandza, qui est devenu la

marque du Ndjobi.

Chant 2 : le chant de guérison au Ndjobi

Ndjobi onkera olowe ilébé !
Mami abissi létina nakéra !
Baré m’aléna anga adouna okoumi éwe oyola louomo lankéra !

Boma andzimba étsou nga yé ewa mpéle baré mba !

46



Traduction

Toi Ndjobi, tu as un le lien direct avec les jumeaux !

nous passons par les jumeaux pour interpréter nos doléances !
Ceux qui sont malades ont droit a la guérison dans le meilleur
délai a travers cette chanson des jumeaux !

Neutralise les malfaiteurs si la maladie est de leur origine !

Selon les Mbéré, les jumeaux étaient présents a la fondation du monde. Ils jouent, eux aussi,

le role d’intermédiaires entre les initiés et le Ndjobi.

Les territoires du sacré Ndjobi constituent des reperes d’identification et de mémoire
collective. Leur croissance dans le temps et leur pérennité dans 1’espace montre le dynamisme
de I’école initiatique la plus connue et la plus craint en pays mbéré. Les cérémonies qui
consacrent son influence et 1’adhésion d’une bonne partie de ressortissants de Kellé¢ sont en
partie archivées dans les danses et les chants sacrés et populaires. Cette hymnologie Ndjobi,
un champ encore en friche, permet d’interroger son contexte socio-historique, de structurer ses
différentes thématiques, de définir le genre ou le style de musique, de montrer le contenu de sa

doctrine et son impact moral.

Un tel dispositif religieux (les territoires du sacré) au ceeur de 1’ontologie mbéré peut étre
analysé comme des lieux de mémoire religieux et un patrimoine immatériel. Car, chaque geste,
jusqu’au quotidien, est vécu comme une répétition du fait religieux de ce qui s’est fait depuis
toujours. En effet, dés qu’il y a traces du passé, réminiscence des codes claniques, évocation
d’un personnage illustre, passage dans un endroit codifi¢, il y a émergence d’une conscience du
passé et du présent, comme besoin pressant de transmettre ce qui constitue I’essentiel 1’héritage
mbéré. Ainsi, entre histoire et mémoire se constitue un patrimoine. C’est dans ce sens que nous

analysons le rapport du mbéré a ces territoires du sacré.

3. Le Ndjobi comme lieux de mémoire et de patrimonialisation

L’histoire d’un peuple est souvent marquée par des personnages illustres, une chaine
d’événements, des lieux d’ancrage matériel et immatériel qui fonde sa mémoire. Les territoires
et sa géographie du sacré que nous venons d’évoquer font du Ndjobi, rite et culture, un lieu de

mémoire tant qu’ils reposent sur une essence symbolique indéniable. Le lieu n’est pas

47



seulement composé d’objets, mais aussi un ensemble de pratiques. Le lieu semble s’imposer
comme I’'une des entrées nécessaires a la compréhension des différents lieux de mémoire. De
la sorte, les lieux de mémoire intégrent trois dimensions fondamentales : le matériel, le
symbolique et le fonctionnel. Mais le lieu est-il nécessairement un lieu de mémoire ? La réponse
est affirmative dés lors que la mémoire construit I’espace et que ce dernier stabilise la mémoire.
Autrement dit, « la mémoire fagonne ou suggere un espace distinct, singulier ; et 1'espace rend
la mémoire durable » (J-L. Piveteau, 1995, p. 114). Le territoire abrite ainsi une mémoire
plurielle, complexe. Il y a (entre autres) celle de la fluctuation des limites de I’espace, des
modalités de son occupation dans le temps, celle de la succession des générations ; il y a celle
de la créativité, de la production des biens matériels et immatériels, des mutations
sociopolitiques et économiques, celle de réception des traditions génération apreés génération,
etc. En effet, la mémoire s’attache a des lieux et I’histoire a des récits, marquant ainsi, a la fois,
la symbiose entre le visible et I’invisible. Il n’y a aucun territoire sans mémoire. Les lieux de
mémoire entretiennent une longue tradition de conservation, d’objectivation, de fixation et de
transmission de la mémoire collective. Dans cette société mbéré fondée sur la tradition orale,
les notions de souvenir et de récit sont importantes. Elles sont au centre des représentations
dans la fabrique de I’imaginaire qui définit le rapport entre I’individu et son environnement.
Les lieux de mémoire constituent pour ainsi dire une interface entre la mémoire collective et la
mémoire individuelle, entre les différents médiateurs sociaux qui s’attachent a identifier ces
lieux d’ancrage et a expliciter les contenus qui y sont encodés, c’est-a-dire inscrit sur différents
supports, matériels, symboliques et fonctionnels. Le Ndjobi vécu comme religion locale est un
repere d’identification des Mbéré. De la sorte, il reléve de I’ordre de la mémoire collective et

matrice de régulation de la vie en communauté.
Envisager d’analyser les « territoires du sacré du Ndjobi comme lieux de mémoire consiste a

partir des lieux, au sens précis du terme, ou une société quelle qu’elle soit, nation, famille, ethnie,
parti, consigne volontairement ses souvenirs ou les retrouve comme une partie nécessaire de sa
personnalité : lieux topographiques, comme les archives, les bibliotheques et les musées ; lieux
monumentaux, comme les cimetiéres ou les architectures ; lieux symboliques, comme les
commémorations, les pélerinages, les anniversaires ou les emblémes ; lieux fonctionnels, comme
les manuels, les autobiographies ou les associations : ces mémoriaux ont leur histoire (P. Nora,
1987, p. 398).

IIs constituent ainsi une « unité significative, d’ordre matériel ou idéel, dont la volonté des
hommes ou le travail du temps a fait un élément symbolique du patrimoine mémoriel d’une

quelconque communauté » (P. Nora 1987, p. 226). En d’autres termes, qu’ils soient réels ou

48



imaginaires, matériels ou immatériels, qu’ils appartiennent a I’histoire ou aux mythes, les lieux
de mémoire sont des supports variés sur lesquels se créent, se cristallisent et s’ancrent les
mémoires, les traditions et les héritages. Quant au patrimoine, I’'UNESCO le définit comme
« I’héritage du passé dont nous profitons aujourd’hui et que nous transmettons aux générations
a venir ». Par la patrimonialisation, les mémoires attachées a ces lieux sont fixées, transmises,
pérennisées, mises en récit, mobilisées par les identités, voire instrumentalisées. Comment
s’articule la relation entre les lieux de mémoire et le processus de patrimonialisation dans le

Ndjobi ?

I1 convient de remarquer que le Ndjobi a réussi a concentré toutes ces réalités et subtilités
qui ont fait passer les territoires et la géographie du sacré en des /ieux de savoir. Autrement dit,
les lieux de mémoire sont devenus, dans I’espace et le temps, des cadres didactiques et
pédagogiques qui renseignent et enseignent. Les lieux des savoirs se focalisent ainsi sur la
transmission du savoir et le respect du code moral, travaillent a I’insertion socioprofessionnelle
de I’initi¢ Ndjobi. Ces lieux peuvent ainsi étre pensés comme des cadres d’activités savantes de
la pratique de la médecine traditionnelle, de I’art (musique et danse), de la mise en place d’une
charte écologique pour la préservation de I’environnement sans lequel toute 1’architecture
ndjobiste, matérielle, culturelle et philosophique s’écroule, avec la disparition éventuelle de la
forét. En somme, I’accent est ici mis davantage sur les modalités de production, de fabrication,
d’appropriation. Mais cette dimension, dans une société de croyances et superstitions de tout
genre, la pratique est peu connue et mise en avant, en dehors de I’espace mbére, par rapport au
poids des représentations religieuses et idéologiques. En voulant ainsi garder sa notoriété face
a d’autres cercles initiatiques, comme I’ Otwere chez les Mbosi, peuple avec lequel les Mbéré
ont longtemps été en conflit, en voulant continuellement attirer les personnes qui utilisent le
chatiment du Ndjobi (mwandza) pour se changer contre une tierce, le Ndjobi se confine dans
son cercle initiatique. Au-dela de quelques cérémonies festives qui consacrent la sortie des

initiés du Ndjobi, le caractére public de cette école initiatique mérite d’étre valorisé.

Il reste vrai que dans la conscience collective mbéré, le Ndjobi, par le processus long et
complexe de la transmission, est pens¢ comme un héritage. En ce sens, le patrimoine reste
attaché au sang et au sol. Ce type de « patrimoine identitaire » n’a pas besoin de s’exprimer en
termes de monuments, de musées ou des conservatoires. Il procede d’une mise en place des
catégories du commun qui convoquent les origines, la socialisation et le partage quotidien de
ces espaces selon des normes et principes claniques. Le patrimoine sert ici d’élément-rempart

face a I’extérieur. Mais cela offre-t-il I’opportunité de patrimonialisation ? Autrement dit,

49



existe-t-il, dans le Ndjobi, une politique tournée vers le publique pour sortir de sa zone de
sécurité, sa zone d’influence ? La question est culturelle et non politique. De ce point de vue,
en tant que patrimoine culturel, le Ndjobi n’envisage pas passer du local au global (national).
La question épistémologique et philosophique que souléve une telle posture est I’appartenance
des Mbéré a une nation. La mémoire mbéré est une mémoire nationale. Dans ce cadre, il est
possible de penser le Ndjobi comme patrimoine national. Une politique publique peut, dés lors,
se concevoir et s’exécuter. Elle repose sur la protection de ce patrimoine en tant que culte et
savoirs (U. K. Kianguebeni, 2016) avant d’envisager les modalités de sa mise a disposition du

public.

Conclusion

Ce travail s’est attelé a montrer que le Ndjobi est une réalité sociologique totale en milieu
mbéré. Ceci exclut de penser 1’identité mbéré hors de cet imaginaire. Société secréte, cercle
initiatique, tout cela et sans doute bien plus, le Ndjobi fonde I’identité mbéré. A partir des
« territoires du sacré », il est apparu une codification rigoureuse de I’environnement. Le
changement brutal de cet écosystéme changerait a coup sir toute la géographie du sacré et les
modalités de pratique. La forét est donc une question de survie du Ndjobi face a I’urbanisation
progressive de 1’espace. Les territoires du sacré tels que les sanctuaires boisés, les lieux-dits et
les chansons se sont révélés comme des lieux de mémoire. Se structurant autour des aspects a
la fois matériels et symboliques, I’initiation les transforme en véritables lieux des savoirs. Ainsi
passe-t-on des considérations idéologiques et philosophiques aux pratiques savantes peu
connues qui renvoient a la médecine, a I’art et au droit. Le Ndjobi, tradition mystique fondée
sur I’oralité, travaille a maintenir un discours pertinent qui continue de le rendre crédible sur le
plan interne et externe face a d’autres écoles proches, I’ Otwere, par exemple, chez les Mbosi.
La transmission dans le temps jusque-1a réussie de cette tradition confére au Ndjobi le statut du
patrimoine immatériel. Dés lors, la question existentielle qui se pose est celle de savoir
comment conserver cette tradition en mutation face a la poussée du christianisme et a
I’urbanisation accélérée de I’espace. Comment le protéger face a 1’ambition des hommes
politiques en quéte permanente de pouvoir ? C’est 1a tout ’enjeu de la pérennité de son code

moral sur lequel se fonde, encore aujourd’hui, sa crédibilité.

50



Références bibliographiques

ADJOI-OBENGUI Guy-Donald, 2014, Religion locale et pouvoir politique au Gabon : cas du

rite Ndjobi chez les Mbede, Theése de doctorat en sociologie, Université de Lorraine.

BAUSSANT Mich¢le, BOUSQUET Marie-Pierre, 2007, « Mémoires et usages religieux de
I’espace », Theologiques, 15 (1), p. 5-16.

BONHOMME Julien, 2008, Les morts ne sont pas morts, M. Cros, J. Bonhomme (éds.).
Déjouer la mort en Afrique. Or, orphelins, fantomes, trophées et fétiches, L’Harmattan, p.

159-168.

DEMETRIOU Eleni, 2018, Mise en patrimoine et fabrication du commun : Une socio-histoire
de la catégorie de « patrimoine funéraire » a travers le cas du cimetiere Saint-Pierre,

Mémoire de sociologie, Aix Marseille Université.

DESCAMPS Florence, « Mémoire religieuse, patrimoine immatériel du religieux. Pour la
constitution d’archives orales de la foi catholique au XXe siecle », In Situ [En ligne], 11 |
2009, mis en ligne le 18 avril 2012, consult¢ le 19 avril 2019. URL
http://journals.openedition.org/insitu/4565 ; DOI : 10.4000/insitu.4565.

DESCOLA Philippe, 2005, Par-dela nature et culture. Paris, Gallimard.

GADOU DACOURI 2001, « Forét sacrée : espace symbolique », Les Annales de [’Université
Marien Ngouabi, vol. 2, n°1, Brazzaville, p. 38-47.

GOYENDZI Raoul, 2001, La société initiatique Ndjobi : dynamiques et implications
sociopolitiques au Congo 1972-1992, These de doctorat en sociologie, Université Lumicre

Lyon II.

KIANGUEBENI Ulrich Kevin, 2016, La protection du patrimoine culturel au Congo-

Brazzaville, Paris, L’Harmattan.

KOUVOUAMA Abel, 2016, « Sacré religieux, sacré politique dans les sociétés d’Afrique
centrale. Une perspective anthropologique », ZIAVOULA Robert, KOUVOUAMA Abel,
YENGO Patrice, 2016, Les territoires du sacré. Images, discours, pratiques, Paris, Karthala,

p. 19-53.

51



M’BISSA Claude-Richard, 2013, Le Ndjobi au Congo et au Gabon. Histoire et fonction

sociale, Paris, L’Harmattan.

MAPPA Sophia, 1998, Pouvoirs traditionnels et pouvoir d Etat en Afrique. Editions Karthala,

Paris.

NORA Pierre, 1978, « Mémoire collective », Jacques Le Goff, Roger Chartier, Jacques Revel,
La nouvelle histoire, Paris, Retz, p. 398-401.

PIVETEAU Jean-Luc, 1995, «Le territoire est-il un lieu de mémoire ?», L'Espace

géographique, tome 24, n°2, p. 113-123.

VERDIER Nicolas, 2009, « La mémoire des lieux : entre espaces de 1’histoire et territoires de
la géographie », Adam Takécs. Mémoire, Contre mémoire, Pratique historique, Equinter, p.

103-122.

ZIAVOULA Robert, KOUVOUAMA Abel, YENGO Patrice, 2016, Les territoires du sacre.
Images, discours, pratiques, Paris, Kar

52



